# منهاج النجاة

تأليف:

الحقق العظيم والمحدث الكبير محمد عسن بن الشاه مرتضى المشهرد المحقق المحاشاني المحقق سنة ١٠٩١هـ

تحقيق وتعليق: قسم الدراسات الاسلامية

الكتاب: منهاج النجاة المؤلف: الفيض الكاشاني (ره) الناشر: موسسة لبعثة \_ قسم الدراسات الاسلاميّة الطبعة الاولى: ١٤٠٧هـق

التوزيع : طهران \_ شارع سميّة \_ مؤسّسة البعثة \_ رقم الماتف: ٨٢١١٥٩

### مقتدمة الناشر

### ١ ترجمة المؤلف المؤ

عمد محسن الشاه مرتضى بن الشاه محمود، المدعو بالمولى محسن القاشاني، المعروف بالفيض أحد نوابغ العلم في القرن الحادي عشر. كان نشؤه في بلدة قم المشرّفة، فانتقل إلى قاشان، ثمّ ارتحل إلى شيراز بعدما سمع بورود السيّد ماجدبن علي البحراني تلك البلدة للأخذ من منهل علومه، ومن المولى صدرالدين الشيرازي وتخرّج عليها وتزوّج ابنة المولى الصدر المعظّم، ثمّ غادرها إلى قاشان وكان هنالك مرجعاً فذاً لانِد له إلى أن توقّي بها سنة ١٠٩١ وهو ابن أربع وثمانين ، ودفن هناك وقبره مشهور يزار.

### جمل الثناء عليه

إطباق العلماء على فضله وتقدُّمه وبراعته في العلوم يغنينا عن سرد جمل الثناء

١) هذا الجزء نقل نصاً من مقدمة على اكبر غفاري التي كتبها لكتاب «المحبّة البيضاء» طبع
 مكتبة الصدوق.

٢) هو السيد ماجدبن على بن المرتضى بن على بن ماجد أبوعلي الحسيني البحراني، من أجل فضلاء البحرين وأدبائها . كان أوحد زمانه في العلوم وأحفظ أهل عصره. وهو أول من نشر الحديث في دارالعلم شيراز الحروسة. قال الشيخ سليمان الماحوزي في الفصل الذي ألحقه بالبلغة في ذكر علماء البحرين: السيد العلامة الفهامة \_إلى أن قال: \_ تلمذ عليه أعيان العلماء مثل مولانا العلامة محمد عسن الكاشاني صاحب الوافي. راجع ترجته أمل الآمل ص ٤٩٣، سلافة العصر ص ٥٠٠، خلاصة الاثرج ٣ ص ٣٠٧.

- ٣) راجع لؤلؤة البحرين ص ١٣٢.
  - ٤) المستدرك ج ٣ ص ٤٢٠.

عليه وتسطير الكلم في إطرائه.

قال المحدّث المتبحّر الشيخ الحرّ العامليّ: محمّدبن المرتضى المدعوّ بمحسن الكاشاني كان فاضلاً، عالماً، ماهراً، حكيماً، متكلّماً، محدّثاً، فقيهاً، محقّقاً، شاعراً، أديباً، حسن التصنيف، من المعاصرين، له كتب ــثمّ عدَّ بعضاً من كتبه ثمَّ قال: ــقد ذكره السيّد علىّ بن ميرزا أحمد في السلافة وأثنى عليه ثناءً بليغاً. °

وقال الرجاليُّ الكبير محمّدبن عليّ الأردبيلي: محسن بن المرتضى ــرحمه اللهِــ العلاّمة المحقّق المدقّق، جليل القدر، عظيم الشأن، رفيع المنزلة، فاضل كامل، أديب متبحّر في جميع العلوم. "

وقال السيّد نعمة الله الجزائري الشوشتري: كان أستاذنا المحقّق المولى محمّد محسن القاشاني صاحب الوافي وغيره ممّا يقرب مائتي كتاب و رسالة. ٧

وقال الشيخ يوسف البحراني: المحدّث القاشاني، كان فاضلاً، محدّثاً، أخيارتاً صلباً.^

وقال السيّد محمّد شفيع الحسيني في الروضة البهيّة في ترجمته: إنّه صرف عمره الشريف في ترويج الآثار المرويّة، والعلوم الإلهيّة، وكلماته في كلّ باب في غاية التهذيب والمتانة وله مصنّفات كثيرة.

وأثنى عليه صاحب الروضات بقوله: أمره في الفضل والفهم والنبالة في الفروع والأصول وكثرة التأليف، مع جودة التعبير والترصيف، أشهر من أن يخفى في هذه الطائفة على أحد إلى منتهى الأبد. ٩

وقال المحدّث النوري: من مشايخ العلاّمة المجلسي العالم الفاضل المتبحّر المحدّث العارف الحكيم المولى محسن بن الشاه مرتضى بن الشاه محمود المشهر بالفيض الكاشاني. ١٠

- ه) أمل الآمل ص ٥٠٧ من طبعه الملحق بمنهج المقال.
  - ٦) جامع الرواة ج ٢ ص ٤٢.
- ٧) كذا في زهر الربيع ص ١٦٤ طبع طهران حسبا رقمناه.
  - ٨) لؤلؤة البحرين ص ١٣٣.
    - ٩) الروضات ص ٥١٦.
  - ١٠) خاتمة المستدرك ص ٤٢٠.

وقال المحدِّث القمّي بعد عنوانه نحواً ممّا مرَّ: أمره في الفضل والأدب، وطول الباع و كثرة الاطلاع، وجودة التعبير، وحسن التحرير، والإحاطة بمراتب المعقول والمنقول، أشهر من أن يخفى. ١١

وقال العلاّمة الأميني في الغديرج ١١ ص ٣٦٢ في ترجمة علم الهدى ابن المؤلّف: هوابن المحقّق الفيض علم الفقه، وراية الحديث، و منار الفلسفة، و معدن العرفان، وطود الأخلاق، و عبـاب العلوم والمعارف، هو ابن ذلك الفدِّ الّذي قلَّ ما أنتج شكل الدَّهر بمثيله، و عقمت الأيّام عن أن تأتي بمشبهه.

و أورده البحّاثة، الأُستاذ «مرتضى المدرّسي چهاردهي» المدرس في دارالمعلّمين العالية بجامعة طهران في كتابه المسمّى بطبقات المفسّرين وأطراه وعظّمه وبجّله بكلام يعجبني ذكره قال:

كان الفيض \_رحمه الله\_ من كبار علماء الإماميّة الّذين كانت لهم عناية بالغة بالقرآن والحديث، له مسلك خاص في التفسير جمع بين الطريقة والشريعة.

ألف في الحقائق القرآنية التي أسست على أصول الفطرة، والحكمة العالية التي تنطبق على نواميس الطبيعة، والعرفان الصحيح الذي يلائم الفطرة والعقل، تفسيريه: الصافى، والأضفى.

ونقل في كتابه «الحجة البيضاء» الذي ألفه في تهذيب إحياء العلوم، أخباراً كثيرة عن أئمة أهل البيت عليهم السلام في علم الأخلاق و علم النفس و أدبها، بوجه رائق؛ والحقُّ أنّه تفسير المقرآن وشرح لأحاديث الإمامية. وهو يبحث في هذا الكتاب بحثاً تحليليّاً عن عقائد الغزّالي و آرائه ثمّيشرع في نقدها وتهذيبها معتمداً في كلّ ذلك على الكتاب والسنة.

واستشهد في آرائه في جميع تآليفه بالقرآن والحديث الصادر عن أهل بيت الوحى.

وإذا قسنابينه وبين أبي حامد في فهم آيات الكتاب الحكيم والأخبار الصادرة عن منبع الوحي، نرى تقدُّمه الباهر على الغزّالي مع ما كان له من الشهرة العالميّة واشتهار الفيض في جامعة الشيعة فحسب.

ولو أنَّ الدعايات المبشوشة حول الغزّالي في العالم بشّت حول الفيض، لظهر (١٨) الكني والانقاب.

عبقريّته، وعلم المحقّقون من أعـلام الغـرب مبلغ عظمته الـعلميّة، وتوجّهـوا نحو آرائه القيّمة وعقائده الحقّة في علم التفسير والحديث من ناحية الأخلاق وعملم النفس وأديها. انتهى.

### مشائخه و الراوون عنه

روى عن جمع من الفطاحل وجماعة من الأعلام منهم:

١ الشيخ البهائي محمّدبن الحسين بن عبدالصّمد العاملي.

٢ ــ المولى محمّد طاهر بن محمّد حسين الشيرازيّ ثمَّ النجني ثمَّ القمّيّ.

٣ــ المولى خليل الغازي القزويني شارح الكافي.

إلشيخ محمد بن الشيخ الحسن بن الشهيد الثاني.

٥ ــ المولى محمّد صالح شأرح الكافي.

٦ ـ السيّد الجليل النبيل السيّد ماجدبن السيّد هاشم الحسيني البحراني.

٧ ـ الحكيم المتألَّه الفاضل محمَّدبن إبراهيم الشيرازي الشهير بمولى صدرا.

۸ أبوه الشاه مرتضى بن الشاه محمود.

ويروي عنه جماعة من الأعاظم مهم:

١ ـ العلاّمة المجلسي ــ محمّد باقربن محمّدتقي صاحب بحارالأنوار.

٢ ـ السيّد نعمة الله الجزائريّ الشوشتري.

٣- القاضي سعيد القمّيّ.

٤ ــ ولده الزكيّ المعروف بعلم الهدى.

### ۲ تصانیفه ۱۲

#### التفسير

١- الصافي (١٠٧٥).

١٢) كتبنا هذا الفهرس\_ حسب المواضيع مع ذكر سنة التأليف\_ مقتبساً عمَّ بني من

أ\_مقدمة كتاب المحجة البيضاء، طبع مكتبة الصدوق (في ٨ مجلد).

ب ــ الفهارس الثلاثة لتصانيفه مع إضافات للسيد عمد المشكوة، طبع في مقدمة الجلّد الثاني من المحجة البيضاء طبع مكتبة الاسلامية (في ٤ عِلَد).

ج ــ ريحانة الادب ج ٤ ص٣٧٨ ــ ٣٧٤. وفيه تحقيق حول بعض الكتب المنسوبة إليه.

٢ الأصفى \_ المنتخب من الصافي (١٠٧٧).

٣ تنوير المذاهب \_ تعليقات على تفسير القرآن للكاشني السبزواري.

٤ \_ المصفّى.

ه\_رسالة في تفسير آية الأمانة.

#### الحديث:

١ ــ الوافى ــ في ترتيب الأحاديث المذكورة في الكتب الأربعة (١٠٦٨).

٢ الشافي \_ المنتخب من الوافي (١٠٨٢).

٣ النوادر في جمع الأحاديث الغير المذكورة في الكتب الاربعة.

#### العقائد:

١ علم اليقين في اصول الدين (١٠٤٢).

٢\_ المعارف، ملخّص من كتاب علم اليقين (١٠٣٦).

٣ عين اليقين في أصول الدين (قريب ١٠٣٦).

٤ ـ أصول المعارف، ملخّص مهمّات عين اليقين (١٠٨٩).

هـ قرّة العيون ـ في معنا «اصول المعارف» بسياقة أخرى وطريقة أسنى (١٠٨٨).

٦\_ أنوار الحكمة ملخص من كتاب علم اليقين، مع فوائد حكمية اختصت به (١٠٤٣).

٧\_ ترجمة العقائد \_ بالفارسية (١٠٤٣).

٨\_ أصول العقائد (١٠٣٦).

٩\_منهاج النجاة (١٠٤٢).

١٠ ــ السانح الغيبي ــ في تحقيق معنى الايمان والكفر ومراتبهها.

١١ الكلمات الطريفة \_ في ذكر منشأ اختلاف آراء الأمّة المرحومة \_ في
 مائة كلمة (١٠٦٠).

١٢\_الإنصاف (١٠٨٣)

١٣ ــ هدية الاشراف في تلخيص الانصاف.

١٤\_ رسالة في الجبر والاختيار.

١٥\_ التذكرة في الحكمة الالهية.

#### التوحيد:

١\_ الكلمات المضنونة في بيان التوحيد (١٠٩٠).

٢\_ اللباب \_ في كيفية علم الله سبحانه بالأشياء.

٣\_ اللّب \_ في معنى حدوث العالم.

٤ ــ رسالة في جواب من سأل عن كيفية علم الله سبحانه قبل الإيجاد.

#### المعاد:

١ ميزان القيامة \_ في كيفية ميزان يوم القيامة (١٠٤٠).

٢\_ مرآة الآخرة \_ في حقيقة الجنة والنار (١٠٤٤).

#### الإمامة والولاية:

١- بشارة الشيعة \_ في أنّ الشّيعة هم الفرقة النّاجية المبشّر لهم بالجنة (١٠٨١).

٢\_ الأربعين في مناقب أمر المؤمنين عليه السلام.

٣ ــ ثناء المعصومين عليهم السلام ــ يشبه التحية المنسوبة إلى العلامة الطوسى ، إلا أنه أبسط منه وأوفى.

٤ ــ رسالة في جواب من سأل عن البرهان على حقيقة مذهب الإمامية من أهل مولطان.

#### الدعاء:

١ ـ شرح الصحيفة السجادية \_ مختصر.

٢\_ ذريعة الضراعة \_ في الأدعية المأثورة المتضمنة للمناجاة (قريب ١٠٥٠).

٣ غنصر الأوراد وسمّي ايضاً «منتخب الأوراد» مشتمل على الأذكار
 والدعوات المتكرّرة في اليوم والليلة والاسبوع والشهر والسّنة (١٠٦٧).

٤\_ خلاصة الاذكار (١٠٣٣).

٦ أهم مايعمل \_ مهمّات ما ورد في الشريعة المطهرة من العمل.

٧\_ الاذكار المهمة \_ مختصر من «خلاصة الاذكار» بالفارسية.

٨ أذكار الطهارة.

الرفع والدفع \_ في رفع الآفات ودفع البليات بالقرآن والدعاء والعوذ والرق والدواء \_ فارسى.

١٠ الكلمات السرية العلية، المنتزعة من أدعيه الأئمة المعصومين عليهم السّلام (١٠٨٨).

١١\_ لت الحسنات.

١٢ زاد العقبي \_ وهما مشتملان على خلاصة ما في «منتخب الاوراد».
 ١٣ أعمال الأشهر الثلاثة.

#### الفقه:

١ معتصم الشيعة في أحكام الشريعة \_ قد خرج منه كتاب الصلاة ومقدماتها (١٠٤٢).

٢\_ النخبة \_ مشتمل على خلاصة أبواب الفقه (قريب ١٠٥٠).

٣ الشهاب الثّاقب \_ في تحقيق عينيّة وجوب صلاة الجمعة في زمن غيبة الحنتظر \_ عجل الله تعالى فرجه الشريف \_ (١٠٥٧).

إبواب الجنان \_ مختصر في صلاة الجمعة بالفارسية (١٠٥٥).

ه\_ ترجمة الصلاة \_ بالفارسية (١٠٤٣).

٦\_ مفاتيح الخير\_ في احكام الصلاة بالفارسية.

ترجمة الظهارة \_ في أحكام الظهارة بالفارسية.

٨\_ ترجمة الزكاة \_ بالفارسية.

٩\_ ترجمة الصّيام \_ بالفارسيّة.

١٠\_ النخبة الصغرى.

١١\_ الضوابط الخمس \_ في أحكام الشكّ والسّهو والنّسيان في الصلاة.

١٢\_ جهاز الاموات \_ أمهات المسائل الشرعية المتعلقة بالجنائز.

١٣\_ رسالة في بيان أخذ الأجرة على العبادات والشعائر الدينيّة.

١٤ ــ رسالة في تحقيق ثبوت الولاية على البكر في التزويج.

١٥ مفاتيح الشرايع ــ من أهم كتب الفقهية المتداولة وكتب عليه شروح عديدة (١٠٤٢).

١٦ ترجمة الحج \_ بالفارسية.

١٧ ــ زاد الحاج ــ بالفارسية، أخصر من ((ترجمة الحج)) (١٠٦٥).

١٨ ــ تعليقات النخبة الصغرى.

#### اصول الفقه:

١- سفينة النجاة \_ في أنّ مأخذ الأحكام الشرعية ليس إلاّ محكمات الكتاب والسنة (١٠٥٨).

٢ - الحق المبين في كيفيّة التفقّه في الدين (١٠٦٨).

٣ ـ الأصول الاصليّة (١٠٤٤).

٤ ـ نقد الأصول الفقهيّة ـ وهو أوّل تصنيف له.

٥ راه صواب ـبالفارسية ـ سبب الاختلاف في المذاهب، وتحقيق معنى الاجماع (قريب ١٠٤٠).

٦ ـ شرائط الايمان \_ منتخب من «راه صواب» (١٠٦٢).

٧ المحاكمة \_ محاكمة بين فاضلين من مجتهدي أصحابنا في معنى التفقه في الدين.

#### الاخلاق:

١- المحجّة البيضاء في تهذيب الإحياء (١٠٤٦).

٢ ــ الحقائق في أسرار الدين، ملخّص كتاب المحجّة (١٠٩٠).

٣ تسهيل السبيل إلى الحجة في انتخاب «كشف المحجة» للسيد ابن طاووس (١٠٤٠).

٤ الخطب \_ يشتمل على مائة خطبة ونيف لجمعات السنة والعيدين.
 (١٠٦٧).

ترجمة الشريعة \_ في فائدة الشريعة وكيفية سلوكها.

٦ زاد السالك.

٧\_ رفع الفتنة \_ بيان حقيقة العلم و العلماء.

٨ الفت نامه \_ في ترغيب المؤمنين إلى الأنس و الاتحاد \_ فارسية.

٩\_ التطهر.

١٠ ـ ضياء القلب (١٠٥٧).

١١ \_ آئينة شاهي \_ منتخب من ضياء القلب فارسي (١٠٦٦).

#### التراجم:

١\_ شرح الصدر \_ في أحوالات نفسه (١٠٦٥).

٢ فهرس المصنفات الأول \_ يشتمل على ثمانين كتب، كتبه و هوابن
 ٦٢ سنة (١٠٦٩).

٤ و٣ فهرست المصنفات الثاني والثالث \_ كتبها وقدبقي من مدة عمره
 سنة واحدة، وكان عدد تأليفاته حينئذ ١١٦ كتب (١٠٩٠).

ه\_ الاعتذار \_ جواب مكتوب بعض الإخوان.

#### المنتزعات:

١\_ المنتزع من رسائل إخوان الصّفا.

٢\_ المنتزع من المكاتيب لقطب بن محيى.

٣\_ المنتزع من المثنوي للمولوي الرومي \_ المسمّى بسراج السالكين.

إ\_ المنتزع من غزليّاته.

منتخب بعض أبواب الفتوحات المكيّة لحيى الدين ابن العربي.

#### الأدب:

١\_ مثنوي سلسبيل.

٢\_ شراب طهور.

٣\_ تسنىم.

ع\_ندية العارف

ه\_ ندبة المستغيث.

٦\_ تنفيس الهموم.

٧\_ وسيلة الابتهال.

 $\Lambda$ \_ آب زلال.

٩\_ آداب الضيافة.

١٠\_ قصائد دهر آشوب.

۱۱\_ گلزار قدس.

١٢\_ شوق المهدي عليه السلام.

١٣\_ شوق الجمال.

#### سائر العلوم:

١ تشريح العالم \_ في بيان هيئة العالم وأجسامه وأرواحه وكيفيته،
 وحركات الأفلاك والعناصر، وانواع البسائط والمركبات.

٢\_ وصف الخيل، وذكر ماورد من اتخاذ الخيل و معرفتها وعملاماتها من الأثمة المعصومين عليهم السلام\_فارسي (١٠٦٧).

٣ عنية الانام في معرفة الساعات والأيّام على ما يستفاد من أحاديث أهل البيت عليهم السّلام.

٤\_ معيار الساعات \_وهو قريب من «غنية الانام» إلا أنه فارسي.

ه\_ الأحجار الشداد والسيوف، في نفي الجواهر الافراد.

٦\_ فهرست العلوم.

٧\_ أجوبة المسائل.

٨\_ الكلمات المكنونة (١٠٥٧).

٩\_ الكلمات الخزونة \_ المنتزعة من «الكلمات المكنونة» (١٠٨٩).

٠١\_ اللئالي \_ من ملتقطات «الكلمات المكنونة».

١١\_ المشواق.

١٢\_ تقويم المحسنين \_ في معرفة الساعات والشهور والسنين.

١٣\_ حاشية على الرواشح السماوية لميرمحمد باقر الداماد.

### ٣\_ حول هذا الكتاب

«منهاج النجاة» من آثار فيض القاشاني الثمينة، وهو في مقصدين وخاتمة:

١\_ المقصد الاول في الاعتقادات (التوحيد، العدل، النبوة، الامامة، العاد).

٢ المقصد الثاني في الاعمال (طاعات الجوارح، معاصي الجوارح، طاعات القلب، معاصى القلب، آداب الصحبة والمعاشرة).

٣\_ الخاتمة.

يورد المؤلف العظيم في هذه الرسالة مجملا للعقائد، والادعية والاذكار، والمعاصي وتجنبها، و آداب المعاشرة والمصاحبة.

طبعت هذه الرسالة اول مرة سنة ١٣١١ هـ. ق على الحجر، ضمن رسائل اخرى مثل: ضياء القلب، بشارة الشيعة، خلاصة الاذكار، الانصاف، مرآة الآخرة .

وطبعت الرسالة المذكورة مرة اخرى سنة ١٩٧٩ م بتحقيق «غالب حسن » في مطبعة الحوادث ببغداد. ١٣٠

وفي هذه الطبعة الجديدة روجعت الطبعتان واستعين بمصادر الاحاديث لتصحيح اغلاط الكتاب المطبعية وما وقع سهواً، هذا بالاضافة الى وضع العلامات الطباعية لتسهيل مطالعته.

وينبغي الإشارة إلى أنّ المؤلّف فصّل أبواب الكتاب ووضع لشروع كلّ فصل عبارة «هداية» ولكن في طبع بغداد حذفت هذه العبارة ووضعت مكانه عبارة مبيّنة لموضوع الفصل، وأضيغت أحياناً عناوين فرعيّة لبعض الفصول. وأمّا في هذه الطبعة رأينا الأصحّ أن نبقي عبارة «هداية» على مكانه ونضع العبارة الموجودة في طبع بغداد بعدها مع أدنى تغيير و إصلاح في بعضها لإيجاد المناسبة بين العبارتين.

نسأل الله ان يجعل من نشر هذا الكتاب ذخيرة اخروية للمصحّح وللناشر، كما نرجوان يكون في نشره فائدة للقراء الكرام. والحمدلله اولاً وآخراً.

قسم الدراسات الاسلامية في مؤسسة البعثة

۱۳) صدرت مؤخراً ترجمة هذا الكتاب بالفارسية، من (انتشارات پيام آزادي ـ طهران). المترجم: رضا رجب زاده.

أوعبدالله الأنصاري

### مقدمة المصنف (ره)

الحمد لله الذّي هدانا للدين القويم والنهج المستقيم، والصلاة على من بعشه بالملة البيضاء والحنيفيّة السهلة السمحاء وعلى آله هداة الناس والمطهّرين من الأرجاس.

و بعد، فيقول خادم العلوم الدينية وراصد الحقائق الشرعية، محمّد بن المرتضى المدعّو بمحسن \_ أحسن الله حاله، وجعل الى الرفيق الأعلى مآله -: هذا كتاب منهاج النجاة، بيّنت فيه العلم الّذي تتوقّف عليه النجاة في الآخرة، وطلبه فريضة على كلّ مسلم ومسلمة، كما ورد في السنة الطاهرة، وأشرت الى بعض مايوجب الفوز بالدرجات الفاخرة؛ كتبته لالتماس بعض الاخوان \_ نفعه الله به وساير المؤمنن \_ .

### الايمان والتقوى:

اعلم أنَّ خير هاد الى الله عزّ وجلّ نبيّنا محمد \_ صلّى الله عليه وآله \_ ثمّ من بعده: «متروكاه وخليفتاه الثقلان كتاب الله عزّ وجلّ وعترته أهل بيته، وانّها لن يفترقا حتّى يردا عليه حوضه، فمن تمسّك بها لن يضلّ ولن يزلّ، ومن طلب الهدى من غيرهما يضلّ ويزلّ، ومن جعلها أمامه قاداه الى الجنّة، ومن جعلها خلفه ساقاه الى التار»!

١) حديث مشهور بين الفريقين نقله الأعلام، راجع كتاب عبقات الأنوار، مجلد حديث الثقلين؛
 والبحار، ج ٢٣، باب فضائل اهل البيت حطيهم السلام ...

وأنَّ المستفاد منها أنّ النجاة في العقبى موقوفة على الايمان والتقوى، وكل من الخصلتين مرتبطة بالأخرى، معتضدة بها، والايمان أشرفهما وأعظمهما وأقدمهما رتبة؛ لكن لاعاقبة إلا للتقوى ولا هدى إلا للمتقين. والايمان عبارة عن الاعتقاد بالأركان الخمسة التي هي: التوحيد، والعدل، والنبوة، والامامة، والمعاد. والتقوى عبارة عن امتثال أوامر الله تعالى، واجتناب نواهيه. ولها ظاهر، وهو تقوى الجوارح بفعل الطاعات الظاهرة، والكف عن المعاصي الواضحة الفاضحة؛ و باطن، وهو تقوى القلوب بالتخلّي عن مساوئ الأخلاق والتحلّي عكارمها.

فالايمان علم واعتقاد، والتقوى عمل وسداد، فهنا مقصدان وفي كلّ منها أبواب؛ وبالله التوفيق.

# المقصد الاول في الاعتقادات

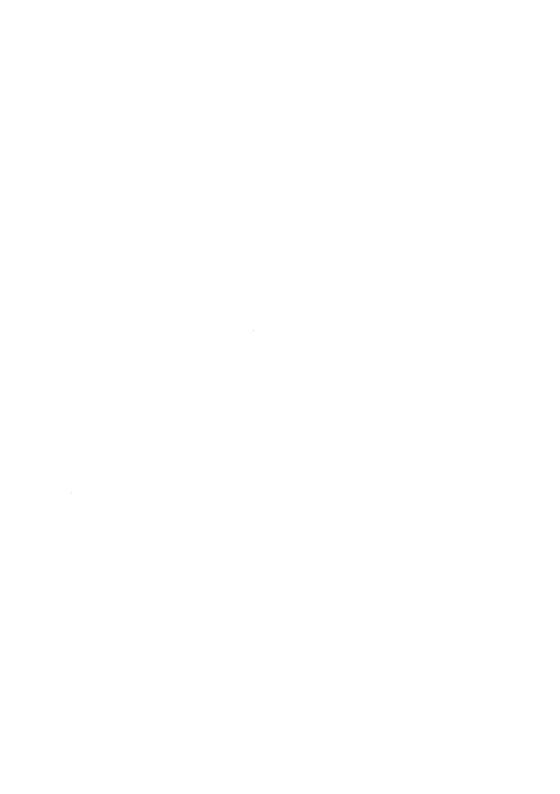
١ ــ باب التوحيد

٢ \_ باب العدل

٣ \_ باب النبوة

٤ \_ باب الامامة

٥ \_ باب المعاد



# [1]

# باب التوحيد

### هداية في الدليل على وجود الله:

سئل مولانا أمير المؤمنين علي بن أبي طالب \_ عليه السلام \_ : «بماذا عرفت ربّك ؟!» قال \_ عليه السلام \_ : «بفسخ العزائم ونقض الهمم، لمّا هممت فحيل بيني وبين همّي، وعزمت فخالف القضاء والقدر عزمي، علمت أنّ المدبّر غيري.» أو مثله عن مولانا الصادق \_ عليه السلام \_ . . ٢

وقيل لمولانا أبي الحسن علي بن موسى الرضا \_ عليه السلام \_: « ما الدليل على حدوث العالم؟ » قال \_ عليه السلام \_:

«انَّكُ لَم تَكَنَّ مُ كَنَّ وقد علمت أنَّكُ لَم تَكُونَ نفسكُ ولا كُونَكُ مِن هو مثلك .» " وفي القرآن الجميد: «أفي الله شك فاطر السماوات والأرض؟» أ

وما أحسن ما قال أعرابي: «البعرة تدلّ على البعير، وأثر الأقدام على المسير، فالسياء ذات أبراج والأرض ذات فجاج؛ أما تدلّان على الصانع اللطيف الخبر؟»

 ١) التوحيد، باب أنّه عزّوجل لايعرف إلآبه، ص ٢٨٨، ح ٦؛ والخصال، بابالا ثنين، ح ١، بأدنى تفاوت فيها؛ والبحار، ج ٣، باب إثبات الصانع، ص ٤٢، ح ١٧، نقلاً عنها.

٢) التوحيد، باب أنّه عزّوجل لإيعرف إلابه، ص ٢٨٩، ح ٨٤ والبحار، ج٣، باب إثبات الصانع، ص ٤٩،
 ح ٢١، نقلاً عنه.

٣٦) التوحيد، باب إثبات حدوث العالم، ص ٣٩٣، ح ٣؛ وفي العيون والآمالي؛ كما في البحار، ج ٣، ص ٣٦،
 ح ١١، نقلاً عنها.

٤) إبراهيم / ١٠.

مثل مشهور و ينسب بعضهم إلى أميرالمؤمنين \_عليه السلام \_ فراجع تفسير الكبير، ج ١، ص ٣١٩.

وسئل مولانا الصادق \_ عليه السلام \_ عن الله فقال للسائل: هل ركبت سفينة قط؟ قال: بلى، قال \_ عليه السلام \_: هل كسرت بك حيث لاسفينة تنجيك ولاسباحة تغنيك؟ قال: بلى، قال \_ عليه السلام \_: فهل تعلق قلبك هناك أنّ شيئاً من الأشياء قادر على أن يخلصك من ورطتك ؟قال: بلى، قال الصادق \_ عليه السلام \_: فذلك الشي هو الله القادر على الانجاء حيث لامنجى، وعلى الاغاثة حين لامغيث.» آ

# هداية في الدليل على وجدانيّة الله:

وهو الله سبحانه واحد لاشريك له؛ اذ لو كان معه إله « اذاً لذهب كلّ اله بما خلق ولعلا بعضهم على بعض، سبحان الله عمّا يصفون..» <sup>٧</sup>

كذا قال الله عز وجل، يعني: لوتقدد لتميّز صنع بعضهم عن بعض، فيستبد كلّ واحد بملكه، ووقع بينهم التحارب والتغالب، كما هو حال ملوك الدنيا.

وسئل مولانا الصادق \_ عليه السلام \_: « ماالدليل على أنَّ الله تبارك وتعالى واحد؟ » قال: «اتصال التدبير وتمام الصنع؛ كما قال عزّوجل: لوكان فيها آلهة إلا الله، لفسدنا. »^

أراد \_ عليه السلام \_ بذلك أنّه لو تعدّد لم يرتبط الموجودات بعضها ببعض، ولم ينتفع بعضها من بعض، بل اختل النظام، وفسدت السموات والأرضون.

وقال أمير المؤمنين \_ عليه السلام \_ في وصاياه لابنه الحسن \_ عليه السلام \_: «واعلم يابني! أنّه لوكان لربّك شربك، لأ تنك رسله، ولرأيت آثار ملكه وسلطانه، ولعرفت أفعاله وصفاته؛ ولكنه اله واحد، كما وصف نفسه، لايضاده في ملكه أحد، ولازول أبدأ.» ^

٦) معاني الأخبار، ص ٤٤ والبحار، ج ٣، ص ٤١، ح ١٦، نقلاً عنه.

٧) المؤمنون / ٩١.

٨) الأنبياء / ٢٢، والحبر في التوحيد، ص ٢٥٠، ح ٢؛ والبحار، ج ٣، ص ٢٢٩، ح ١٩، نقلاً عنه.

٩) نهج البلاغة، ر٣١، ص ٣٩٦.

وفي القرآن المجيد: «أنّا الهكم اله واحد، لا اله إلا هو.» ``

وقال الله تعالى: «لا تتخذوا الهين اثنين أنّا هو اله واحد، فاتاي فارهبون.» ١١ «قل: لو كان معه آلهة كما يقولون، اذا لابتغوا الى ذي العرش سبيلاً \* سبحانه وتعالى عمّا يقولون علواً كبيراً.» ١٢

### هداية في صفاته تعالى:

وهو الله تعالى أحد لايتجزأ، كيف لا؟ ولو تجزآ لكان محتاجاً، فان كل ذي جزء فانها هو بجزئه يتقوم، و بتحققه يتحقق، واليه يفتقر، وهو الله عز وجل غني عن العالمين. وأيضاً لو كان ذا جزء، لكان جزؤه متقدماً عليه، فيكون الجزء أولى بأن يكون الهاً منه؛ تعالى عن ذلك.

#### هداية:

وهو الله عزّوجل فرد لانذ له ولانظير، صمد لاشبه له ولاوزير «ليس كمثله شئ، وهو السميع البصير» ١٣؛ لأنّ المساواة في الرتبة نقصان في الكمال، والاستعانة بالغير مع استلزامها العجز معرضة للزوال، وهذا يتبين أنّ له سبحانه سائر صفات الكمال من دون استفادة ولا آلة ولا كلال ٢٠؛ لأنّ النقص والعجز والفاقة لايليق بالربّ المتعال.

#### هداية:

فهو سبحانه سميع بغير أصمخة وآذان، بصير لابحدقة وأجفان؛ كما يفعل بغير جارحة، و يتكلّم بغير لسان. لايحجب سمعه بعد، ولا يدفع رؤيته ظلام، ولا يعزب عن علمه مسموع وان خني، ولامبصر وان دقّ، فيسمع السرّ والنجوى،

- ١٠) البقرة / ١٦٣.
- ١١) النحل / ٥١.
- ١٢) الاسراء / ٤٢ ــ ٤٣.
  - ۱۳) الشوري / ۱۱.
- 1٤) أي: «مالم يكن والدولا ولد». راجع معاني الأخبار، باب معنى الكلالة، ص ٢٧٢.

و يشاهد ما تحت الثرى، و يعلم حركة الذرّ في جوّ الهواء، ودبيب النملة السوداء على الصخرة الصمّاء في الليلة الظلماء، بل ما هو أدق من ذلك وأخنى، ولايعزب عن علمه مثقال ذرّة في الأرض ولا في السماء: «يعلم ما يلج في الأرض وما يخرج منها، وما ينزل من السماء وما يعرج فيها.» ° «ويعلم ما في البّروالبحر، وما تسقط من ورقة إلآ يعلمها.» <sup>۱۱</sup> «وما تخرج من ثمرات من اكمامها، وما تحمل من أنثى، ولا تضع إلا بعلمه.» <sup>۱۷</sup> «يعلم ما تحمل كلّ أننى، وما تغيض الأرحام، وما تزداد، وكلّ شيء عنده بمقداره عالم الغيب والشهادة الكبير المتعال سواء منكم من أسر القول ومن جهربه، ومن هومستخف بالليل وسارب بالتهار.» <sup>۱۸</sup> يظلع على هواجس الضمائر وحركات الخواطر، لايجرى في الملك والملكوت شيء إلا وعنده خبره:

«يعلم ما بن أيديم وما خلفهم.» 19 «ألايعلم من خلق وهو اللطيف الخبير.» ٢٠

«ما يكون من نَجوى ثلاثة إلاّ هورابعهم، ولاخسة إلا هوسادسهم، ولا أدنى من ذلك ولا أكثر إلا هومعهم.» ٢١ «وهومعكم ايها كنتم.» ٢٢

قال عزّوجلّ: «واذا سألك عبادي عنّي فإنّي قريب.» ٢٣ «ونحنُ أقرب اليه من حبل الوريد.» ٢٤ «ألا إنّهم في مرية من لقاء ربّهم ألا إنّه بكلّ شيء محيط.» ٢٥

وفي الحديث «ولوأنكم أدليم بحبل إلى الأرض السفلي لهبط على الله.» ٢٦

```
١٥) الحديد / ٤.
```

١٦) الأنعام / ٥٥.

۱۷) فصّلت / ٤٧.

۱۸) الرعد / ۸ ــ ۱۰.

١٩) البقرة/٥٥٦؛ وطه / ١١٠؛ والأنبياء / ٢٨؛ والحج / ٧٦.

۲۰) الملك / ۲۶.

۲۱) الجادلة / ۷.

٢٢) الحديد/ع.

٢٣) البقرة / ١٨٦.

۲٤) ق / ۱٦.

٢٥) فصّلت / ٤٥.

٢٦) سنن الترمذي، ج ٤، كتاب التفسير، سورة الحديد، ص ١٩٣؛ والدّر المنثور، ج ٦، سورة الحديد، ص

# وفي القرآن: «فأينها تولُّوا فتَم وجه الله، انَّ الله واسع عليم.» ٢٧

#### هداية:

وهو جل ذكره فعال لما يشاء كيف يشاء، قدير على مايشاء، مدير للكائنات، مدبر للحادثات. فلا يجري في الملك والملكوت، قليل ولاكثير، صغير أو كبير، إلا بقضائه وقدرهومشيته، فما شاء الله كان، ومالم يشأ لم يكن، وهو المبدئ المعيد، الفعال لما يريد؛ لاراة لحكمه، ولامعقب لقضائه، ولاحول عن معصيته إلا بتوفيقه، ولا قوّة على طاعته إلا بمعونته وارادته «وما تشاؤن إلا أن يشاء الله» ^^

#### هداية:

وهـوعـزّ اســمه قديم لم يزل، و باق لايزال، وحيّ لايموت، وقيّوم لايفوته شيء؛ «لا تأخذه سنة ولانوم.» ۲۹ «لم بلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد.» ۳۰

لا تبلغه العقول والأفكار، ولا تدركه البصائر والأبصار، تنزّه ذاته عن الأمكنة والجهات، وتقدّس وجوده عن الأزمنة والحركات، وتعالى عن الا تتحاد والحلول، وتبارك عن التغيّر والافول. سرمدي ليس له مضاد، وحقّ بحت لايتطرّق اليه بطلان ولافساد. كذلك الله ربّنا، اذ من كان بخلاف ذلك، فهو اما ناقص أو عاجز أو محتاج؛ سبحان الله عمّا يقولون، وتعالى شأنه عمّا يقولون.

٢٧) البقرة / ١١٥.

٢٨) الانسان / ٣٠.

٢٩) البقرة / ٢٥٥.

٣٠) الاخلاص / ٣ - ٤.

# [۲] ماب العدل

# هداية في أن الله سبحانه لايفعل القبيح:

إنَّ الله سبحانه لايفعل القبيح؛ لأنّه جلّ وعزّ عالم بقبحه، قادر على تركه، غير محتاج إلى فعله. كيف؟ ولو فعل القبيح لارتفع الوثوق بوعده و وعيده وأنبيائه ورسله، تعالى وتقدّس عن ذلك ، فما ربّك بظلام للعبيد، ولايرضى لعباده الكفر، ولن يخلف الله وعده، وكل ما يفعله فانّها يفعله لغرض وحكمة ومصلحة، وان كان جلّ اسمه غنيّاً عن العالمين.

# هداية في أنّه لايحتج على العباد إلا بما عرّفهم:

وإذ لايفعل الظلم والقبيح، فما حجب علمه عن العباد، فهو موضوع عنهم، ولا يحتجّ عليهم إلا بما آتاهم وعرّفهم؛ كما قال جلّ وعزّ:

«وما كنّا معذّبن حتّى نبعث رسولاً.» ١

«لئلاً يكون للناس على الله حجّة بعد الرّسل.» ٢

«فيقولوا: ربّنا لولا أرسلت إلينا رسولا فنتّبع آياتك.» ٣

«وما كان الله ليضلّ قوماً بعد اذ هداهم حتّى بتبيّن هم مايتقون.» أ

١) الاسراء / ١٥

۲)النساء/١٦٥.

٣) القصص / ٤٧.

٤) التوبة / ١١٥.

قال الصادق ـ عليه السلام ـ: «يعني: حتى يعرّفهم مايرضيه ومايسخطه.» ° وقال ـ عليه السلام ـ في قوله عزّوجلّ: «فألهمها فجورها وتقواها.» <sup>7</sup>: «بيّن لها ما تأتي وما تنرك .» <sup>۷</sup>

وفي قوله: «إنّا هديناه السبيل إمّا شاكراً وامّا كفوراً.» ^: «وعرّفناه امّا آخذاً وامّا تاركاً.» ^

[وفي:] «وهديناه النجدين.» ١٠: «نجد الخير والشر"، ١١.

### هداية: لاجرولا تفويض:

إنّ الله عزّ وجلّ أرحم بخلقه من أن يجبرهم على الذنوب، ثمّ يعذّبهم على الذنوب، ثمّ يعذّبهم على ال الله على الذنوب، ثمّ يعذّبهم عليها؛ كما قال سبحانه: «ذلك بما قدّمت أيديكم، وأن الله ليس بظلام للعبيد.» ١٢ وهو جلّ جلاله أعزّ من أن يريد أمراً فلا يكون؛ كما قال عزّ وجلّ: «وما تشاؤن إلاّ أن بشآء الله.» ١٣

فلا جبر ولا تفويض بل أمربين الأمرين؛ كما قاله مولانا الصادق على معصية فنهيته، فلم يننه، فتركته، على معصية فنهيته، فلم يننه، فتركته، ففعل تلك المعصية، فليس حيث لم يقبل منك فتركته كنت أنت الذي أمرته بالمعصية.» أن

وقال الرضا عليه السلام -: «إنّ الله عزّ وجلّ لم يطع باكراه، ولم يعص بغلبة، ولم يهمل العباد في ملكه، وهو المالك لما ملكهم، والقادر على ماأقدرهم عليه؛ فان ائتمر العباد بطاعته، لم يكن الله عنها صاداً ولامنها مانعاً، وإن ائتمروا بالمعصية، فشاء أن يجول بينهم وبن

ه، ٧، ٩، ١١) الكافي، ج ١، بـاب الـبـيـان والـتعريف ولزوم الحجة، ص ١٦٣؛ والتوحيد، باب التعريف والبيان والحجة والهداية، ص ٤١١؛ والبحار، ج ٥، باب الهداية والاضلال، ص ١٩٦.

- ٦) الشمس / ٨.
- ٨) الانسان / ٣.
- ۱۰) البلد / ۱۰.
- ۱۲) آل عمران / ۱۸۲.
  - ۱۳) التكوير / ۲۹.

18) الكافي، ج ١، بـاب الجبر والقدر، ص ١٦٠، ح ١٣؛ والتوحيد باب نني الجبر والتفويض، ص ٣٦٢، ح ٨؛ والبحار، ج ٥، باب نني الجورعنه تعالى، ص ١٧، ح ٢٧، نقلاً عنه. ذلك فعل، وإن لم يحل وفعلوه، فليس هو الذِّي أدخلهم فيه.» ١٥

وقال الباقر \_ عليه السلام \_: «في التوراة مكتوب مسطور: ياموسى! إنّي خلقتك واصطفيتك وقوّ يتك وأمرتكبطاعتي، ونهيتك عن معصيتي، فان أطعتني أعنتك على طاعتي، وإن عصيتني لم أعنك على معصيتي، ولي المنّة عليك في طاعتك، ولي الحجّة عليك في معصيتك لي.» ١٦

وقال الصادق \_ عليه السّلام: إنّ الناس في القدر على ثلاثة أوجه: رجل يزعم أنّ الله عزّوجل أجبر الناس على المعاصي، فهذا قد ظلم الله في حكمه، فهو كافر؛ ورجل يزعم أنّ الله كيف ألم مفوّض إليهم، فهذا قد أوهن الله في سلطانه، فهو كافر؛ ورجل يقول: انّ الله كلّف العباد ما يطيقون ولم يكلّفهم مالايطيقون، وإذا أحسن حمدالله، وإذا أساء استغفرالله، فهذا مسلم بالغ.» \\

#### تنبيه:

الكلام في القدر منهي عنه وهو سر من أسرار الله؛ قال الصادق ـ عليه السلام ـ: «إنّ الله عزّوجل إذا جمع العباد يوم القيامة، سألهم عمّا عهد إليهم، ولم يسألهم عمّا فضي علهم.» 1^

وسئل \_ عليه السلام \_ عن الرقي : «هل تدفع من القدر شيئاً؟» فقال : «هي من القدر.» ١٩

# هداية: يفعل الله بعباده الأصلح:

إِنَّ الله عزَّ وجل لايفعل بعباده إلا ما هو أصلح لهم؛ لأنَّه سبحانه

١٥) التوحيد، باب نني الجبر والتفويض، ص ٣٦١، ح ٧؛ والعيون، ج ١، باب ١١، ص ١١٩، ح ٤٨؛
 والبحار، ج ٥، باب نني الجورعنه تعالى، ص ٢١، ح ٢٢، نقلاً عنها.

١٦) الاعتـقـادات، الباب التاسع؛ والبحار، ج ٥، باب نفي الظلم والجورعنه تعالى، ص ٩، ح ١٢، نقلاً عنه؛ كما في التوحيد، باب الأمر والنهي والوعد والوعيد ص ٤٠٦، ح ٢ بأدنى تفاوت.

١٧) الخصال، باب الثلاثة، ح ٢٧١؛ والتوحيد، باب نني ألجبرو التفويض، ص ٣٦٠، ح ٥؛ والبحار، ج ٥، باب نني الظلم والجورعنه تعالى، ص ٢، ح ١٤.

۱۸) الاعتقادات، الباب السابع؛ والتوحيد، باب القضاء والقدر، ص ٣٦٥، ح ٢؛ والبحار، ج ٥، باب
 القضاء والقدر، ص ٩٧، ح ٢٣ وص ١١٢، ح ٣٨، نقلاً عنها.

١٩ التوحيد، باب القضاء والقدر، ص ٣٨٦، ح ٢٩؛ والبحار، ج ٥، باب القضاء والقدر، ص ٩٨، ح ٢٤، نقلاً عنه.

لطيف بعباده، رؤوف بهم، وهو العزيز الحكيم؛ قال الله تعالى: «يريدُ الله بكم اليسرولايريدُ بكم العسر،» ``

وفي الحديث القدسي: «وإنّ من عبادي المؤمنين لمن يريد الباب من العبادة، فأكفّه عنه لئلاّ يدخله عجب فيفسده؛ وانّ من عبادي المؤمنين لمن لايصلح ايمانه إلا بالفقر، ولو أغنيته لأفسده ذلك؛ وانّ من عبادي المؤمنين لمن لايصلح ايمانه إلا بالغنى، ولو أفقرته لأفسده ذلك؛ وانّ من عبادي المؤمنين لمن لايصلح ايمانه إلا بالسقم، ولوصتحت جسمه لأفسده ذلك ؛ و انّ من عبادي المؤمنين لمن لايصلح ايمانه إلا بالصحة، ولو أسقمته لأفسده ذلك؛ وانّ أمن عبادي بعلمي بقلوبهم، فاني عليم خبير.» أن وفيا أوحى الله عزّ وجل إلى موسى عليه السلام: «أن ياموسى! ماخلقت خلقاً أحبّ إليّ من عبدي المؤمن، وإنّا أبتليه لما هو خير له، واعافيه لما هو خير له، وأنا أعلم بما يصلح عليه أمر عبدي، فليصبر على بلائي وليرض بقضائي؛ أكتبه في الصديقين عندي إذا عمل برضائي وأطاع أمري."

# هداية: لا يكلف الله نفساً إلا وسعها:

إِنَّ الله عزَّوجِل لم يكلَّف عباده الادون ما يطيقون ،كما قال :«لا يكلَّف الله نفساً إلا وسعها». "٢

والوسع دون الطاقة، ألا ترى أنّه كلّفهم في كلّ يوم وليلة خس صلوات، وكلّفهم في السنة صيام ثلاثين يوماً، وكلّفهم في كلّ مائتي درهم خسة دراهم، وكلّفهم حجّة واحدة وهم يطيقون أكثر من ذلك !؟كذا قال مولانا الصادق عليه السلام...'`

٢٠) البقرة / ١٨٥

٢١) التوحيد، باب أنّ الله تعالى لايفعل بعباده إلاّ الأصلح، ص ٣٩٨، ح ١؛ والعلل، باب التاسع، ص ١٢،
 ح ٧؛ والبحار، ج ٧٠، باب حبّ الله تعالى، ص ١٦، ح ٨، نقلاً عنه.

٢٢) التوحيد، باب أن الله تعالى لايفعل بعباده إلا الأصلح، ص ١٠٥، ح ١٣؛ كما في البحار، ج ٢٧، باب
 شدة إبتلاء المؤمن، ص ٢٣٥، ح ٥٠، بأدنى تفاوت.

٢٣) البقرة / ٢٨٦.

۲۶) امحاسن، ج ۱، ص ۲۹٦، ح ٤٦٥.

# هداية: كلّ يوم هو في شأن:

إنّ الله عزّ وجلّ لم يفرغ من الأمر، كما زعمته اليهود، بل هو كلّ يوم في شأن، يخلق و يرزق و يفعل مايشآء «يمحوالله مايشآء ويثبت، وعنده أمّ الكتاب»، ولا يحو إلا ماكان، ولايثبت إلا ما لم يكن؛ و إلا لبطل الدّعاء والدّوآء والصدقة وغيرها، وليس له ندامة؛ تعالى الله عن ذلك.

قال الصادق ـ عليـه السلام ـ «مابعث الله نبيّاً قطّ حتى يأخذ عليه الاقرار بالعبودية، وخلع الأنداد، وأنّ عزّوجلّ يؤخر مايشآء ويقدّم ما يشآء.» ٢٦

وقال أيضاً: ﴿إِنَّ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ لَمْ يَبِدُ لَهُ مَنْ جَهَلٍ. ﴾ ٢٧

وقال: «مابدا لله في شيء إلا كان في علمه قبل أن يبدو له.» ٢٨

وقال مولانا الباقر ـ عليه السلام ـ: «العلم علمان: فعلم عند الله مخزون لم يطلع عليه أحداً من خلقه، وعلم علمه ملائكته ورسله؛ فا علمه ملائكته ورسله فانه سيكون، لا يكذّب نفسه ولاملائكته ولارسله، وعلم عنده مخزون يقدّم منه مايشآء، ويؤخر منه مايشآء، و يُنبت مايشآء.» ٢٩

۲۵) الرعد / ۳۹.

۲٦) الكافي، ج ١، باب البداء، ص ١٤٧، ج ٣: والتوحيد، باب البداء، ص ٣٣٣، ح ٣: والبحار، ج ٤، باب البداء، ص ١٠٨، ح ٢١، نقلاً عنه.

۲۷) الكافى، ج ١، باب البداء، -،١٠.

۲۸) نفس المصدر، ح ۹.

٢٩) نفس المصدر، ح ٢؛ وهكذا رواه البرقي (ره) في المحاسن، ج ١، ص ٣٤٣؛ ونقله المجلسي (رض) في البحار، ج ٤، باب البداء، ص ١١٣، ح ٣٠، عنه.

### [4]

# باب النبوة

# هداية في الدليل على الأنبياء:

"لمّا ثبت أنّ لنا خالقاً صانعاً متعالياً عنّا وعن جميع ماخلق، ولم يجز أن يشاهده خلقه ولايلامسوه، ثبت أنّ له سفرآء في خلقه يعبّرون عنه إلى خلقه وعباده، وهم وسائط بينه وبينهم، أسماع من جانب وألسنة إلى آخر؛ يأخذون من الله و يعطون الخلق، يتعلّمون من لدنه و يعلّمون الناس، و يدلّونهم من عنده إلى مصالحهم ومنافعهم، ومابه بقاؤهم، وفي تركه فناؤهم. فثبت الآمرون والناهون عن الحكيم العليم في خلقه، وهم الأنبياء وصفوته من خلقه، حكماء مؤدّبين بالحكمة، مبعوثين بها، غير مشاركين للناس في شيء من أحوالهم، وان شاركوه في الخلق والتركيب، لئلا يبعدوا عنهم كل البعد، بل يناسبونهم بعض المناسبة، و يأنسون بهم الانس؛ كما قال عزّوجلّ: «ولوجعلناه ملكا لجعلناه رجلاً،

# هداية في الحاجة إلى الأنبياء مع المعجزة:

ولابّد من تخصيصهم بآيات من الله سبحانه، دآلة على أنّ شريعتهم من عند ربّهم العالم القادر الغافر المنتقم؛ ليخضع النّاس لهم، ويلزم لمن وقف لها أن يقر بتقدّمهم ورياستهم، وهي «المعجزة».

وكما لابد في العناية الالهية لنظام العالم من المطر ورحمة الله، لم يقصر من إرسال السمآء مدراراً لحاجة الحنلق، فنظام العالم لايستغني عمّن يعرفهم موجب صلاح الدنيا والآخرة. نعم، من لم يهمل إنبات الشعر على الحاجبين للزينة لا للضرورة، وكذا تقعير الأخمص في القدمين، كيف أهمل وجود رحمة للعالمين، مع ما في ذلك من النفع العاجل للسلامة في العقبى والحير الآجل؟ أم من لم يترك الجوارح والحواس حتى جعل لها رئيساً يصحّح لها الصحيح و يتيقن به ماشكت الجوارح والروح، كيف يترك الخلائق كلهم في حيرتهم وشكهم وضلالتهم، لايقيم لها هادياً يردون إليه شكهم وحيرتهم؟ قال الله تعالى:

«ولقد أرسلنا رسلنا بالبينات، وأنزلنا معهم الكتاب والميزان، ليقوم الناس بالقسط.» ٢

وقـال الله عـزّ وجـلّ: «هـوالـذّي بـعـث في الأميّين رسولاً منهم يتلوعليهم آياته، ويزكيّهم، ويعلّمهم الكتاب واخكمة، وإن كانوا من قبل لني ضلالٍ مبين.»"

### هداية في صفات النبي:

يجب أن يكون النبي منزهاً عن كلّ مايدنّسه و يشينه من الغلظة والفظاظة، وسوء الخلق والحسد والبخل، ودناءة الآباء وعهر الأمّهات، والأنوثة والخنوثة، والعمى والعرج، وما شابه ذلك.

### العصمة:

وأن يكون معصوماً عن الذنوب، محفوظاً عن الكبائر والصغائر، عمداً وسهواً. كلّ ذلك لئلاً يتنفّر عنه الطباع، بل تطيعه طوعاً ورغبة. وكيف يذنب النبي؟ وأصول الذنوب منحصرة في أربعة: الحرص، والحسد، والغضب، والشهوة.

ولايجوز أن يكون حريصاً على الدنيا وهي تحت خاتمه؛ لأنّه خازن

۲) الحديد / ۲٥.

٣) الجمعة / ٢.

المسلمين، فعلى ماذا يحرص؟

ولا يجوز أن يكون حسوداً؛ لأنّ الانسان إنّا يحسد من فوقه، وليس فوقه أحد.

ولا يجوز أن يغضب لشيء من أمور الدنيا إلا بأن يكون غضبه لله تعالى في إقامة الحدود ونحوها.

ولا يجوز أن يتبع الشهوات و يؤثر الذنيا على الآخرة؛ لأنّ الله عزّ وجلّ حبّب إليه الآخرة، كما ينظر الى الخرة، كما ينظر الى الدنيا؛ فهل رأيت أحداً يؤخر وجهاً حسناً لوجه قبيح، وطعاماً طيّباً لطعام مرّ، وثوباً ليناً لثوب خشن، ونعمة دائمة باقية لدنيا زائلة فانية؟ كذا قال هشام بن الحكم من أصحابنا في عصمة الامام.

وكلم ورد في القرآن والحديث من نسبة الذنوب إلى الأنبيآء والأوصياء صلوات الله عليهم فهو مؤوّل؛ كما ورد عن أهل البيت عليهم السلام في نصوص مستفيضة. وانهم عليهم السلام لا كانوا مستغرقين في طاعة الله تعالى، فان اشتغلوا عن ذلك أحياناً ببعض المباحات زيادة على الضرورة، عدّ ذلك ذنباً في حقّهم عليهم السلام .. هكذا ينبغي أن يعتقد في المصطفين الأخيار سلام الله عليهم ..

### هداية في منازل الأنبياء:

الأنبياء أفضل من الملائكة، ولهذا أمر الله الملائكة بالسجود لآدم ـ عليه السلام ـ ؛قال الله عزّ وجلّ: « إنّ الله اصطنى آدم ونوحاً وآل ابراهيم وآل عمران على العالمن.» "

وقال نسيتنا ـ صلى الله عليه وآله ـ لعلّي ـ عليه السلام ـ: «ياعلي! إنّ الله تبارك وتعالى فضّل أنبياءه المرسلين على ملائكته المقرّبين، وفضّلني على جميع النبين والمرسلين،

٤) رواه الصدوق (ره) في المعاني، باب معنى عصمة الامام، ص ١٣٣؛ وفي الخصال والعلل والأمالي؛ كما في البحار، ج ٢٥، باب عصمتهم وعصمة الامام \_عليه السلام \_، ص ١٩٢، ح ١، نقلاً عنها.
 ٥) آل عمران / ٣٣.

والفضل بعدي لك باعبي وللأئمّة من بعدك ، وإنَّ الملائكة لخدّامنا وخدام محبينا ـالحديث.» `

### عدد الأنبيآء:

وعدد الأنبيآء مائة ألف وأربعة وعشرون ألفاً، وعدد أوصيآئهم كذلك ؟؛ إذ لكل نبي وصي أوصى إليه بأمر الله عزّ وجل وكلهم جاءوا بالحق من عند الحق، فانَّ قولهم قول الله عزّ وجل، وأمرهم أمر الله، وطاعتهم طاعة الله، ومعصيتهم معصية الله، وانهم لم ينطقوا إلا عن الله ووحيه.

### أولوا العزم:

وسادتهم خمسة، وهم الذّين عليهم دارت الرحى، وهم أصحاب الشرائع، وأولوا العزم: نوح و إبراهيم وموسى وعيسى، ومحمد نبيّنا حسلّى الله عليهم وهو سيدهم وأفضلهم وخاتمهم، لانبي بعده، ولا تبديل للّته، ولا تغيير لشريعته؛ كما قال الله عزّوجلّ: «ولكن رسول الله وخاتم النبيين» «جاءبالعق وصدّق المرسلين.»^

وانّ الذين كذّبوا به «لذائقوا العذاب الألم» ٩

وانَّ «الذّين آمنوا به وعزّروه ونصروه واتّبعوا النّور الذّي أنزل معه، أولئك هم الفائزون.» ١

# الأشياء لنبيّنا محمد وآله عليهم السلام:

والله عزَّ وجلَّ لم يخلق خلقاً أفضل من محمَّد وأوصيائه ـ عليهم السلام ـ،

٦) رواه الصدوق (قده) في إكمال الدين، ج ١، باب نص الله تعالى عل القائم \_عليه السلام \_، ص ٢٥٤،
 ح ٤؛ وفي العلل والعيون؛ كما في البحار، ج ٢٦، باب فضل النبيّ وأهل بيته \_صلوات الله عليهم \_ على الملائكة، ص
 ٣٣٥ ح ١، نقلاً عنها .

- ٧) الأحزاب / ٤٠.
- ٨) الصافّات / ٣٧.
- ٩) الصافّات / ٣٨.
- ١٠) الأعراف / ١٥٧.

وانهم أحبّ الخلق إليه، وأكرمهم عليه، وأقلم إقراراً به؛ لما أخذ ميثاق النبيّين وأشهدهم على أنفسهم: «ألست بربكم؟ قالوا: بلى» ١١. وانّ الله بعثه إلى الأنبياء عليهم السلام ـ في «الذر»؛ كما قال عزّ وجلّ: «هذا نذير من التذر الاولى.» ١٢ فسائر الأنبياء أمّته، وانّما أعطى الله كلّ نبيّ ما أعطى على قدر معرفته بنبينا وسبقه إلى الاقرار به.

وإنّها خلق الله جميع ما خلق له ولأهل بيته ـ عليهم السلام ـ ولولاهم، لما خلق الله السماوات والأرض، ولا الجنّة ولا النّار، ولا آدم ولا حوّآء، ولا الملائكة ولاشيئاً ممّا خلق؛ صلوات اللّه عليهم.

# هداية في أنّ سيرة النبّي شاهد نبوّته:

لقد أحسن من آا قال: ان من شاهد أحوال نبينا محمد ـ صلّى الله عليه وآله ـ وأصغى إلى سماع أخباره الدالة على أخلاقه وأفعاله وأحواله وآدابه وعاداته وسجاياه وسياسته لأصناف الحلق، وهدايته إلى ضبطهم والتألّف بينهم، وقوده إيّاهم إلى طاعته، مع ما يحكى من عجائب أجوبته في مضائق الأسئلة، وبدائع تدبيراته في مصالح الحلق، ومحاسن إشاراته في تفصيل مسائل الشّرع، الذّي يعجز الفقهاء والفضلاء عن إدراك دقائقها في طول أعمارهم، لم يبق له ريب ولاشك في أنّ ذلك لم يكن مكتسباً بحيلة تقوم بها القوة البشرية؛ بل لايتصور ذلك إلا بالاستمداد من تأييد سماوي وقوّة الهيّة، وانّ ذلك كلّه لايتصور لكذّاب ولالملبّس، بل كانت شمائله وأحواله شواهد قاطعة بصدقه، حتى أنّ العربي القح كان يراه فيقول: والله ماهذا وجه كذّاب، فكان يشهد له بالصدق بمجرد شمائله؛ فكيف بمن يشاهد أخلاقه ويارس في جميع مصادره وموارده؟

وقد آتاه الله جميع ذلك، وهولم يمارس العلم، ولم يطالع الكتب ولم

١١) الأعراف / ١٧٢.

۱۲) النجم / ۵۹.

١٣) إحياء علوم الدين، ج ٢، كتاب آداب المعيشة وأخلاق النبوّة، ص ٣٨٣.

يسافر قط في طلب العلم، ولم يزل بين أظهر الجهال من الأعراب يتيماً ضعيفاً مستضعفاً؛ فمن أين حصل له ما حصل من محاسن الأخلاق والآداب، ومعرفة مصالح الفقه مثلاً فقط دون غيره من العلوم، فضلاً عن معرفته بالله وملائكته وكتبه ورسله وغير ذلك من خواص النبوة، لولا صريح الوحي؟ ومن أين لبشر الاستقلال لذلك؟ فلو لم يكن له إلا هذه الامور، لكان فيه كفاية.

وقد ظهر من معجزاته وآياته مالا يستريب فيه محصّل؛ كانشقاق القمر، ونبوع المآء من بين أصابعه، و إطعام الكثير من طعام قليل، وغير ذلك ممّا لا يحصى كثرة.

ومنها القرآن العزيز، الباقي إلى آخر الدهر، الذي تحدى به بلغآء الخلق وفصحآء العرب. وكان ينادي بين أظهرهم أن يأتوا بمثله أو بعشر سور مثله أو بسورة مشله، إن شكّوا، وقال لهم: «لئن اجتمعت الانس والجن على أن يأتوا بمثل هذا القرآن، لايأتون بمثله، ولو كان بعضهم لبعض ظهيراً.» أا وقال ذلك تعجيزاً لهم، فعجزوا عن ذلك، وصرفوا عنه حتى عرضوا أنفسهم للقتل، ونساءهم وذراريهم للسبي، وما استطاعوا أن يعارضوا ولا أن يقدحوا في جزالته وحسنه إلا أن قالوا: «إن هذا السحريوتر» "و «سحرمستم» المخورودك.

أقول :وقد اشتمل القرآن على وجوه كثيرة من الاعجاز غير البلاغة، وقد ذكرناها في كتابنا المستى بـ «علم اليقين» ١٧ مع تفاصيل سائر المعجزات.

# هداية في القرآن الكريم:

القرآن الكريم كلام الله ووحيه وقوله وكتابه؛ «لايأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، تنزيل من حكيم حميد.» ١٨ وانّه: «القصص الحق» ١٩ و «إنّه لقول فصل،

١٤) الاسراء / ٨٨.

١٥) المدثر / ٢٤.

١٦) القمر / ٢.

١٧) علم اليقين، ج ١، باب التاسع، ص ٤٨٣ - ٤٨٦.

۱۸) فضلت / ۶۲.

١٩) آل عمران / ٦٢.

### وما هو بالهزل.» ۲۰

وان الله تبارك وتعالى محدّ ته ومنزله وربه وحافظه وهو المهيمن على الكتب كلّها، وانّه حق من فاتحته إلى خاتمته؛ نؤمن بمحكمه ومتشابهه، وخاصه وعامّه، ووعده ووعيده، وناسخه ومنسوخه، وقصصه وأخباره؛ لايقدر أحد من المخلوقين أن يأتي بمثله.

# هداية في أنّ كلّ ما جاء به النبّي حقّ:

ان جميع ما جآء به نبينا محمد ـ صلّى الله عليه وآله ـ هو الحق المبين الذّي لامرية فيه، ومن أنكر شيئاً منه بعد إقراره بأنَّه ممّا جآء به، فقد كفر.

# في المعراج:

ومنه حكاية المعراج؛ كها ذكره الله عزّوجل بقوله: «سبحان الذي أسرى بعبده ليلاً من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى، الذي باركنا حوله، لنريه من آياتنا.» ٢١ و بقوله عزّ وجلّ: «ثمّ دنى فندلّى، فكان قاب قوسن أو أدنى ــ الايات.» ٢٢ وقد أخبر النبّى بعد رجوعه منه بما ظهر منه صدقه وحقيقته.

# هداية في أنّ نبوّة نبيّنا عامّة للبشرية:

نبوّة نبيّنا ـ صلّى الله عليه وآله وسلم ـ عامّة لجميع النّاس؛ كما قال الله عزّ وجلّ: «وما أرسلناك إلا كافّة للناس بشيراً ونذيراً»، ٢٣ بل للجّن والانس؛ كما في قوله تعالى: «أجبيوا داعى الله وآمنوا به» ٢٠ حكاية عنهم.

وكما أنّه - صلّى الله عليه وآله - سيّد الأنبياء، فكذلك أوصياؤه خير الأديان الأوصياء، وكتابه خير الكتب، والمهيمن عليها كلّها، ودينه خير الكتب،

۲۰)الطارق / ۱۳ ـ ۱٤.

٢١) الاسواء / ١.

۲۲) النجم / ۸ \_ ٩.

۲۲) سبأ /۲۸.

٢٤) الأحقاف / ٣١.

وناسخها، وأمّته خير الأمم وأوسطها؛ كما قال عزّ وجلّ: «كنتم خير أمّة أخرجت للنّاس.» " " «وكذلك جعلناكم أمّة وسطاً، لتكونوا شهدآء على الناس، و يكون الرّسول عليكم شهيداً» " ".

۲۵) آل عمران / ۱۱۰. ۲۲) البقرة / ۱۱۳.

# [٤] باب الإمامة

# هداية في الدليل على الأئمة:

آن ما ذكرناه في بيان الاضطرار الى النبي فهو بعينه جار في الاضطرار الى أوصيائهم وخلفائهم، الأثمّة من بعدهم الى ظهور نبي آخر؛ لأن الاحتياج اليهم غير مختصّ بوقت دون وقت آخر، وفي حالة دون اخرى، ولا يكني بقآء الكتب والشرائع من دون قيّم لها، عالم بها. ألا ترى الى الفرق الختلفة كيف يستندون في مذاهبهم كلّها الى كتاب الله، لجهلهم بعانيه وزيغ قلوبهم وتشتّت أهوائهم؟ فظهر أنّه لابّد لكلّ نبيّ مرسل بكتاب من عند الله عزّ وجلّ، أن ينصب وصياً يودع فيه [يودعه] أسرار نبوته وأسرار الكتاب المنزل عليه، و يكشف له مبهمه؛ ليكون ذلك الوصي هو حجة ذلك النبيّ على قومه، ولئلا تتصرّف الأمّة في ذلك الكتاب بآرائها وعقولها، فتختلف وتزيغ قلوبها؛ كما أخبر الله عزّ وجلّ به، فقال: «هو الذي أنزل عليك الكتاب؛ منه آبات عكمات، هن أمّ الكتاب، وأخر منشابهات. فأمّا الذين في قلوبهم زيغ، فيتبعون ماتشابه منه ابتغاء الفتنة وابنغاء تأو يله، وما يعلم تأو بله إلا الله والراسخون في العلم.» ٢

فالرسول والامام والكتاب هو الحجّة على الأمّة؛ «ليهلك من هلك عن بيّنة، ويميى من حيّ عن بيّنة.» "

۱) خ. ل: «بجهلهم».

٢) آل عمران / ٧.

٣) الأنفال / ٤٢.

## وجود الامام لطف:

وأيضاً وجود الامام لطف من الله تعالى لعبيده؛ اذ بوجوده يجتمع شملهم ويتصل حبلهم، وينتصف الضعيف من القوي والفقير من الغني، ويرتدع الجاهل ويتيقظ الغافل. قال الله تعالى: «وإنْ من أمّة إلا خلافها نذير» وقال عزوجل: «ولكل قوم هاد.» وقال: «ويوم نبعث في كلّ أمّة شهيداً عليهم من أنفسهم، وجئنا بك شهيداً على هؤلاء.» المنافسه، وجئنا بك شهيداً على هؤلاء.»

وقــال الــنــبــيّ ــ صـلّـى اللّه عليه وآله ــ: «في كلّ خلف من أمتي عدل من أهل بــتي ينفون عن الدين تحريف الغالين وانتحال المبطلين. وتأو يل الجاهلين..»^

فإذا عدم الامام تعطل أكثر أحكام الدين، فتنتني الفائدة المقصودة منها. وأمّا غيبة بعض الأثمة في بعض الأحيان، وعدم تمكّنه من اجراء الأحكام؛ فانًا ذلك من جهة الرعيّة دون الامام، فليس ذلك نقضاً على لطف الله تعالى. فانّا على الله تعالى ايجاد الامام للرعيّة ليجمع به شملهم، فان لم يكنوه من فعله لعدم قابليّتهم وسوء استعدادهم، فما على الله من ذلك حجّة؛ «فا كان الله ليظلمهم، ولكن كانوا أنفسهم يظلمون.» أمع أنّ ما في غيبته من الخيرات والحكم من تضاعيف مثوبات المؤمنين بها، المتصدّقين بوجود الامام في أعمالهم الصالحات ما يسهل معها فوات اقامة الحدود ونحوها.

### هداية في صفات الامام:

ويجب أن يكون الامام أفضل أهل زمانه وأقربهم الى الله عزّوجل، وأن

٤) خ. ل: «يرتجع».

٥) فاطر / ٢٤.

٦) الرعد / ١٠.

٧) النحل / ٨٩.

٨) قرب الاسناد، ص ٣٧؛ والكافي، ج ١، ص ٣٣؛ والمعاني، باب معنى الصراط، ص ٣٥؛ و إكمال اللين،
 ج ١، باب أنّ الأرض لاتخلومن حجّة لله، ص ٢٢١، ح ٧؛ والبحارج ٣٣، باب الاضطرار إلى الحجّة، ص ٣٠، ح

٩) الزوم / ٩.

يجمع فيه خصال الخير المتفرقة في غيره؛ مثل: العلم بكتاب الله وسنة رسوله، والفقه في دين الله، والجهاد في سبيل الله، والرغبة فيا عند الله، والزهد فيا بيد خلق الله، الى غير ذلك من الخيرات.

## عصمة الامام:

وأن يكون معصوماً من الزيغ والزلل والخطأ، في القول والعمل، منزَهاً من أن يحكم بالهوى أو يميل الى الدنيا لما ذكرناه في النبيّ بعينه. و بالجملة كلّ ما اشترط في النبيّ من الصفات، فهو شرط في الامام، ماخلا النبوّة؛ قال الصادق ـ عليه السلام ـ : «كلّما كان لرسول الله، فلنا مثله، إلا النبوّة والأزواج.» ١٠

## هداية في معرفة الامام بالنص:

لا يوصل الى معرفة هذه الخصال المحمودة والخلال المعدودة إلا بوحي من الله الى رسوله لامتناع الاطلاع على البواطن؛ كما أوحى الى نبيّنا محمّد ـ صلّى الله عليه وآله ـ في عليّ ـ عليه السلام ـ بآية: «انّا ولتكم الله ورسوله...» ١١ وآية «بلغ ما أنزل اليك من ربّك...» ١٦ وغيرهما. فاذا ظهر الوحي، وجب على الرسول ـ صلّى الله عليه وآله ـ أن ينصّ على من يخلفه بعد وفاته.

امّا قولاً كقول نبيّنا \_ صلّى الله عليه وآله \_: «من كنت مولاه، فهذا عليٌّ مولاه.) وقوله: «معاشر أصحابي! انّ عليّ بن أبي طالب وصبّي وخليفتي عليكم أن في حياتي وبعد موتي، وهو الصدّيق الأكبر والفاروق الذّي يفرّق بين الحقّ والباطل، وهو باب الله الذي يؤتى منه، وهو السبيل اليه والدليل عليه؛ من عرفه فقد عرفني، ومن أنكره فقد أنكرني، ومن تبعه فقد تبعني؛ سنّة جرت فيَّ من ابرهيم.» ٥٠

- 10) البحار، ج ٢٦، باب تفضيلهم عليهم السلام على الأنبياء، ص ٣١٧، ح ٨٣.
  - ١١) المائدة / ٥٥.
  - ۱۲) المائدة / ۲۷.
  - ١٣) حديث مشهور متفق بين الفريقين.
    - ۱٤) خ. ل: «فيكم».
- ١٥) لم نعثر له مأخذاً فيها بأيدينا، ولكن فقراتها موجودة في الروايات المتكثّرة في الأبواب المختلفة. فراجع البحار،
   ٣٧ و ٣٨، أبواب النصوص الدالة على الخصوص على إمامة أميرالمؤمنين ــ عليه السلام ـــ.

واما فعلاً كفعل نبينا ـ صلّى الله عليه وآله ـ بعلي ـ عليه السلام ـ أنّه ولاه سراياه وجيوشه، وسيّرهم تحت رايته، ولم يولّ عليه أحداً قطّ، ولم يكن كمن سار تحت راية «عمروبن العاص» و«اسامة بن زيد» وغيرهما، وقد علم أصحابه أنّه كان أميراً في جيوشه غير مؤمّر ١٠ عليه.

وأيضاً لولم ينصَّ النبيّ على وصيّه، لأدّى ذلك الى التشعّب والتشاغب والاختلاف بين أصحابه. وكيف لايوصي النبّي بمثل هذا الأمر العظيم، وقد أمر هوعامّة الناس بالوصية فيا هو أهون من ذلك، وحثّهم عليها، وأكد لهم أمرها؟

# هداية في الأئمة الاثنا عشر:

قد تواتر لنا عن نبيّنا محمد ـ صلّى الله عليه وآله ـ أنَّ حجج الله تعالى على خلّقه بعده ـ صلّى الله عليه وآله ـ الأثمة الاثنا عشر: أولَهم أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب ـ عليه السلام ـ ثمّ الحسن الزكيّ ـ عليه السلام ـ ثمّ الحسين الشهيد ـ عليه السلام ـ ثمّ عليّ بن الحسين ، زين العابدين ـ عليه السلام ـ ، ثمّ محمد بن عليّ الباقر ـ عليه السلام ـ ثمّ جعفر بن محمد الصادق ـ عليه السلام ـ ثمّ موسى بن جعفر الكاظم ـ عليه السلام ـ ثمّ عليّ بن موسى الرضا ـ عليه السلام ـ ثمّ عليّ بن محمد الهادي ـ عليه السلام ـ ثمّ عليّ بن محمد الهادي ـ عليه السلام ـ ثمّ ابنه القائم ـ عجل الله السلام ـ ثمّ ابنه القائم ـ عجل الله فرجه ـ سميّ النبيّ ـ صلّى الله عليه وآله ـ وكنيّه صاحب زماننا وخليفة الله في أواننا ؛ صلوات الله عليه جيعاً .

وقال النبيّ ـ صلّى الله عليه وآله ـ: «اثنا عشر من أهل بيتي أعطاهم الله فهمي وعلمي وحكمي، وخلقهم من طيني، فويل للمتكبّرين عليهم من بعدي، القاطعين فيهم صلتى. مالهم؟ لاأنالهم الله شفاعتي.» ١٨

۱٦) خ. ل: «مؤثر».

۱۷)خ. ل: «المنكرين».

<sup>14)</sup> الاختصاص، ص 3 ٢٠٤ كما في الاكمال، ج ١، باب نص النبيّ حصلَى الله عليه وآله على القائم عجل القائم عجل الثائم عجل الثائم عجل الله تعالى فرجه من ص ٢٨١، ح ٣٣؛ والعبون، ج ١، ص ٥٣، ح ٣٣؛ والبحار، ج ٣٦، باب نصوص الرسول صلّى الله عليه وآله عليه على الأثمة عليهم السلام من ص ٣٤، ح ٥٣، نقلاً عنها.

وقال أيضاً: «بعدي اثنا عشر؛ أوّلهم أنت ياعلي وآخرهم القائم، الذّي يفتح الله على يديه مشارق الأرض ومغاربها.» ١٩

وقد استفاض أمثال ذلك من الروايات في كتب العامّة أيضاً.

وقد نص كل منهم - صلوات الله عليهم - على [لاحقه بل] لاحقيه بالامامة والخلافة والعصمة، وأخبر أصحابه باسمه ونعته.

وقد ثبت طهارتهم وصدقهم جميعاً عند معتبري أهل الاسلام كاقة مع اختلافهم وافتراقهم الى فرق كثيرة، وهذا من أدل الدلائل على حجيتهم دون غيرهم ممّن اختلف في فضله وحاله؛ مع أنَّ ذلك معلوم أيضاً من التتبع لآثارهم ومعارفهم بحيث لايبقى للشك فيه مجال.

قال شيخنا الصدوق أبو جعفر محمّد بن عليّ بن بابويه (ره): «ومن أوضح الدلائل على امامهم: أنَّ الله عزّوجل جعل آية النبيّ ـ صلّى الله عليه وآله ـ أنّه أتى بقصص الأنبيآء الماضين ـ عليهم السلام ـ و بكلّ علم توراة وانجيل وزبور من غير أن يعلم الكتابة ظاهراً أو لتي نصرانياً أو يهوديّاً، وكان ذلك أعظم آياته؛ وقتل الحسين بن علي ـ عليها السلام ـ وخلف عليّ بن الحسين ـ عليها السلام ـ متقارب السنّ ، كانت سنّه أقلّ من عشرين سنة ، ثمَّ انقبض عن الناس، فلم يلق أحداً ولا كان يلقاه إلا نحواص أصحابه، وكان في نهاية العبادة، ولم يخرج عنه من العلم إلا يسير لصعوبة الزمان وجور بني أميّة، ثمّ ظهر البنه محمّد بن علي المسمّى بالباقر ـ عليه السلام ـ لفتقه العلم، فأتى من علوم الدين والكتاب والسنّة والسير والمغازي بأمر عظيم؛ وأتى جعفر بن محمّد الصادق الدين والكتاب والسنّة والسير والمغازي بأمر عظيم؛ وأتى جعفر بن محمّد الصادق فيه بأشياء كثيرة، وفسّر القرآن والسنن، ورويت عنه المغازي وأخبار الأنبيآء ـ عليهم السلام ـ من غير أن يرى هو وأبوه محمّد بن عليّ ـ عليهما السلام ـ أن عرب أن يرى هو وأبوه محمّد بن عليّ ـ عليهما السلام ـ عند أحد من رواة حديث العامة وفقهائهم يتعلّمون بن الحسين ـ عليهما السلام ـ عند أحد من رواة حديث العامة وفقهائهم يتعلّمون منهم شيئاً. وفي ذلك أدل دليل على أنّهم أخذوا ذلك العلم عن النبيّ ـ صلّى منهم شيئاً. وفي ذلك أدلّ دليل على أنّهم أخذوا ذلك العلم عن النبيّ ـ صلّى

١٩ عيون أخبار الرضاء ج ١، ص ٣٠؛ والاكمال، باب ماروي عن النبي ـــصلى الله عليه وآلهـــ، ص
 ٢٨٢، ح ٣٥؛ واعلام الورى، ص ٣٠٠، بأدنى تفاوت فيها.

الله عليه وآله ـ ثمّ عن عليّ ـ عليه السلام ـ ثمّ عن واحد واحد من الأثمة.

وكذلك جماعة الأئمة عليهم السلام هذه سنتهم في العلم؛ يسألون عن الحلال والحرام، فيجيبون جوابات متفقة من غير أن يتعلموا ذلك من أحد من الناس.

فأي دليل أدل من هذا على امامهم، وأنّ النبيّ - صلّى الله عليه وآله - نصبهم وعلّمهم وأودعهم علمه وعلوم الأنبياء - عليهم السلام - قبله؟ وهل رأينا في العادات من ظهر عنه مثل ما ظهر من محمّد بن عليّ - عليها السلام - وجعفر ابن محمّد - عليها السلام - من غير أن يتعلّموا ذلك من أحد من التاس؟» ٢٠ انتهى كلامه.

والنصوص الواردة عن النبيّ - صلّى الله عليه وآله - في فضائلهم ومناقبهم أكثر من أن تحصى، وأشهر من أن تخفى؛ سيّما في فضائل أمير المؤمنين - عليه السلام -؛ فقد روى ابن عباس عن النبيّ - صلّى الله عليه وآله - أنّه قال: «لوأنّ الرياض أقلام والبحر مداد والجنّ حسّاب والانس كتّاب، ما أحصوا فضائل أمير المؤمنن - عليه السلام -.» ٢١

وسئل بعض أهل العلم عن فضل عليّ بن أبي طالب عليه السلام - فقال: «مَا أَقُولُ فِي رَجِلُ كُمْ أَعِدَاؤُهُ فَضَائِلُهُ حُوفاً وتَقيّة، فقال: «مَا أَقُولُ فِي رَجِلُ كُمْ أَعِداؤُهُ فَضَائِلُهُ خُوفاً وتَقيّة، ثُمّ ظهر من بين الكتمانين فضائل طبقت الخافقين.» ٢٢

# هداية في الصفات العامّة للأئمة:

ويجب أن يعلم أنّهم - عليهم السلام - أولوا الأمر الذّين أمر الله بطاعتهم، وأنّهم الشهدآء على الناس، وأنّهم أبواب الله والسبل اليه والأدلاّء عليه، وأنّهم عيبة عليمه وأركان توحيده، وأنّهم معصومون من الخطأ والزلل، وأنّهم الذّين

٢٠) إكمال الدين، ص ٩١.

٢١) المناقب للخوارزمي، ص ٢، ٣٣٥؛ والطرائف، ص ١٣٩؛ والبحار، ج ٤٠، باب جوامع مناقبه عليه السلام ...، ص ٤٩ و ٧٠؛ و ج ٣٨، باب في ثواب ذكر فضائله، ص ١٩٧.

٢٢) الكلام للشافعي، ذكره ابن أبي الحديد في شرح نهج البلاغة كما في غاية المرام، باب سعة فضايل أميرالمؤمنين عليه السلام ـ من طريق العامة، ص ٤٩٧.

أذهب الله عنهم الرجس - يعني: الشك - وطهرهم تطهيراً، وأنّ لهم الدلائل والكرامات والمعجزات، وأنهم أمان لأهل الأرض، كما أنّ النجوم أمان لأهل السمآء، وأنّ مثلهم في هذه الأمّة كمثل سفينة نوح؛ من ركبها نجا، ومن تخلّف عنها غرق، وأنّهم عباد الله المكرمون لايسبقونه بالقول وهم بأمره يعملون، وأنّ حبّهم ايمان وبغضهم كفر، وأنّ أمرهم أمر الله ونهيم نهي الله، وطاعتهم طاعة الله ومعصيتهم معصية الله، ووليتهم ولي الله وعدوهم عدو الله، وأنّ الأرض لاتخلو من حجة الله تعالى على خلقه امّا ظاهر مشهور وامّا خائف مغمور، وإلا لساخت الأرض بأهلها ٢٣.

# في صفات القائم عجّل الله تعالى فرجه:

وأنّ من مات ولم يعرف امام زمانه، مات ميتة جاهلية، وأنّ حجة الله في أرضه وخليفته على عباده في زماننا هو «القائم المنتظر محمّد بن الحسن العسكري»، وأنه هو الذي أخبر به النبيّ - صلّى الله عليه وآله - عن الله عزّ وجلّ باسمه ونعته ونسبه، وكذا سائر أهل البيت - عليهم السلام - . وأنه هو الذي يملأ الأرض قسطاً وعدلاً، كما ملئت جوراً وظلماً، وأنّه هو الذّي يظهر الله به دينه ليظهره على الدين كلّه ولو كره المشركون، وأنّه هو الذّي يفتح الله على يديه مشارق الأرض ومغارها؛ حتى لا يبقى في الأرض مكان إلا نودي فيه بالأذان، ويكون الدين لله، وأنّه هو المهدي الذّي أخبر النبيّ - صلّى الله عليه وآله - أنّه اذا خرج نزل عيسى بن مريم يصلّي خلفه "٢٠.

وأنهم علي والحسين علي مقتولون بالسم، سوى علي والحسين علي السلام علي السلام علي السلام عليها الس

ومن جحد امامة أحدهم، فهو بمنزلة من جحد نبوة جميع الأنبياء - عليهم

٢٣) كل ققرة من هذه الفقرات مضمون أحاديث وردت في أبواب مختلفة قد أعرضنا عن ذكر مصادرها مخافة
 الاطالة . من أرادها فليطلبها من مظانها.

٢٤) هـنـه الفقرات كسابقها تطلب من الكتب المؤلفة في أحوال القائم \_عجل الله تعالى فرجه الشريف \_..
 صفحنا عن ذكرها مخافة التطويل.

السلام -؛ قال الصادق عليه السلام -: «المنكر لآخرنا كالمنكر لأولنا.» ٢٠

وعـن الـنبـيّ ـ صلّى الله عليه وآله ـ: «من جحد عليّاً امامته بعدي فقد جحد نبوّتي، ومن جحد نبوّتي فقد جحد الله ربوبيّته.» ٢٦

والغالي فيهم كالمقصر، بل هو أشّر.

# تنبيه: حَبُّ أُولِيآءَ الله وَبَغْضُ أَعْدَائُهُ:

حبّ أولياء الله واجب، وكذا بعض أعدآء الله والبراءة منهم ومن أغمتهم؛ سيّا من الذين ظلموا آل محمّد عليهم السلام - حقّهم وغصبوا ميرائهم، وغيّروا سنّة نبيّهم - صلّى الله عليه وآله - ؛ ومن الذّين نكثوا بيعة امامهم، وأخرجوا المرأة، وحاربوا أمير المؤمنين - عليه السلام - وقتلوا الشيعة؛ ومن الذّي نفى الأخيار وشرّدهم، وآوى الطرداء اللعناء، وجعل الأموال دولة بين الأغنياء، واستعمل السفهاء؛ والذّي قتل الأنصار والمهاجرين وأهل الفضل والصلاح من السابقين، وأهل الاستبشار ٢٧ و [من] أبي موسى الأشعري وأهل ولايته «الذّين ضلّ سعيم في الحباة الدنيا، وهم يحسبون أنّهم يحسنون صنعاً ولئك الذين كفروا بآيات ربّهم [بولاية أمير المؤمنين - عليه السلام -] ولقائه [بأن لقوا الله بغير امامته] وخبطت أعمالهم، فلا نقيم لهم يوم القيامة وزنا.» ٢٨ فهم كلاب أهل النار.

والولاء لأولياء أمير المؤمنين - عليه السلام - الذّين مضوا على منهاج نبيتهم ولم يغيّروا ولم يبدّلوا؛ مثل: سلمان الفارسي، وأبي ذرّ الغفاري، والمقداد بن الأسود، وعمّار بن ياسر، وحذيفة بن اليمان، وأبي الهيثم بن التيّهان، وسهل بن حنيف، وعبادة بن الصامت، وأبي أيّوب الأنصاري، وخزيمة بن ثابت ذي الشهادتين، وأبي سعيد الخدري، وأمثالهم؛ ولأ تباعهم وأشياعهم، المهتدين بهداهم والسالكين منهاجهم - رضي الله عنهم وأرضاهم -. كذا عن مولانا الرضا - عليه وعلى آبائه السّلام - ٢٩.

٢٥) الاعتقادات، باب الثامن والثلا ثون.

٢٦) الأمالي للصدوق، المجلس الرابع والتسعون وفيه «أنكر» بدل «جحد»؛ والبحار، ج ٣:٨، باب في جوامع الأخبار الدالة على امامته، ص ١٠٩، ح ٣٩، نقلاً عنه.

٢٧) وهم النين بشَرهم النبيُّ ــصلَّى الله عليه وآلهـــ بالجنَّة؛ كعمَّار وأمثاله.

۲۸) الكهف / ۱۰۶ ــ ۱۰۵. ۲۹) عيون أخبار الرضاء ج ٢، ص ١٢٤.

# [٥] ماب المعاد

# هداية في أنّ الموت حق:

الموت حق و «كل نفس ذائقة الموت» ، إلا أنّ الانسان خلق للأبد والبقاء، لا للعدم والفنآء، فلا يعدم بالموت، بل يفرّق بين روحه وجسده، و ينتقل من دار الى دار؛ كذا في الحديث النبوي وقال الله عز وجل: «ولا تقولوا لمن يقتل في سبيل الله اموات ،بل أحباء...»

ونادى النبيّ صلّى الله عليه وآله الاشقياء المقتولين يوم بدر: «بافلان! يافلان! قد وجدت ماوعدني ربّي حقّاً، فهل وجدتم ماوعد ربّكم حقّاً؟ ثمّ قال: «والذي نفسي بيده انّهم لأسمع لهذا الكلام منكم إلا أنّهم لايقدرون على الجواب.»

## هداية: المسائلة في القبر:

المساءلة في القبر حق؛ قال الصادق \_ عليه السلام \_: «من أنكر ثلاثة أشياء

- ١) آل عمران / ١٨٥.
- ۲) الاعتقادات، الباب الخامس عشر؛ والبحار، ج ٦، باب البرزخ والقبر، ص ٢٤٩، ح ٨٠٠ نقلاً عنه.
  - ٣) البقرة / ١٥٤.
- ٤) صحيح البخاري، ج ٥، باب قتل أبي جهل، ص ٩٥؛ وسيرة ابن هشام، ج٢، ص ٢٩٢؛ والسيرة الحلبية،
   ج ٢، ص ٤٣١؛ وتاريخ الطبري، ج ٢، ص ١٥٥؛ والكامل لابن أثبر، ج ٢، ص ٥٣؛ كما في البحار، ج ٦، ص ٢٠٧
   و ٢٥٤ و ٣٤٦.

فليس من شعيتنا: المعراج، والمسائلة في القبر، والشفاعة.»°

ولايسأل إلا من محض الايمان محضاً، أو محض الكفر محضاً، والباقون يلهون عنهم وما يعبأ بهم، فمن أجاب بالصواب فاز بروح وريحان في قبره وبجنة نعيم في الآخرة، ويسأل وهو مضغوط، وما أقل من يفلت من ضغطة القبر، وأكثر ما يكون عذاب القبر من سوء الخلق والنميمة والاستخفاف بالبول، وهو للمؤمنين كفّارة لما بقي عليهم من الذنوب التي لا تكفّرها الهموم والغموم والأمراض وشدة الفزع عند الموت.

# هداية في أنّ البعث بعد الموت حق:

البعث بعد الموت حق لاقتضاء عدل الله وحكمته ايصال جزاء التكاليف الى العبيد، والوفاء بالوعد والوعيد، ومؤاخذة الظالم للمظلوم، الى غير ذلك؛ قال الله سبحانه وتعالى: «أفحسبم أنّا خلقناكم عبثاً وأنكم الينا لا ترجعون؟». ٦

وق ال عزّ وجلّ: «ان كنتم في ريب من البعث، فأنا خلقناكم من تراب [الى قوله:] ذلك بأنّ الله هو الحقّ وأنّه يعيي الموق، وأنّه على كلّ شيّ قدير، وأنّ الساعة آتية لاريب فيها وأنّ الله يبعث من في القبور» \

وقـال عـزّ اسمه: «ولقد خلفنا الانسان من سلالة [الى قوله تعالى:] ثمّ انّكم بعد ذلك لميّتون هئمّ انّكم يوم القيامة تبعثون.» ^

وقال تعالى: «كما بدأنا أوّل خلق، نعيده.» ٩

وقـال الـنبيّ ـ صلّى اللّه عليه وآلهـ: «يابني عبد المطلب !انّ الرائد لايكذب أهله، والذي بعثني بالحق لتمونن كما تنامون، ولتبعثنَّ كما تستيقظون، وما بعد الموت دار إلا جنَّة أو نار.» ' \

ه) الأمالي للصدوق، المجلس التاسع والأر بعون، ح ه؛ والبحار، ج ٦، باب أحوال البرزخ والقبى ص ٢٢٣، ح
 ٣٣ وج ٨، باب الشفاعة، ص ٣٧، نقلاً عنه.

٦) المؤمنون / ١١٥.

٧) الحج / ه \_ ٧.

٨) المؤمنون / ١٢ ــ ١٦.

٩) الأنبياء / ١٠٤.

<sup>10)</sup> الاعتقادات، الباب التاسع عشر؛ والبحار، ج ٧، باب اثبات الحشر، ص ٤٧، ح ٣١؛ كما في الكامل

# هداية في أنَّ الصراط حق:

الصراط حقّ، وهوجسر ممدود على متن جهنّم ينتهي الى الجنّة، وعليه ممرّ جميع الخلائق؛ قال الله عزّ وجلّ: «وان منكم إلا واردها كان على ربّك حتماً مفضيّاً.» ١١

وعن الصادق \_ عليه السلام \_: «الصراط أدق من الشعر وأحد من السيف، فنهم من يمرّ مثل البرق، ومنهم من يمرّ مثل عدو الفرس، ومنهم من يمرّ مثبياً، ومنهم من يمرّ مثبياً وتترك شيئاً.» ١٢

وقال أيضاً: «الصراط هو الطريق الى معرفة الله، وهما صراطان: صراط في الدنيا، وصراط في الآخرة. فأمّا الصراط الذي في الدنيا فهو الامام المفترض الطاعة؛ من عرفه في الدنيا واقتدى بهداه، مرعلى الصراط الذي هو جسر جهنّم في الآخرة، ومن لم يعرفه في الدنيا، زلّت قدمه عن الصراط في الآخرة، فتردى في نارجهنّم.» ١٣

يعني: أنّ الامام هو الطريق الى معرفة الله، والهادي الى سبيله قولاً وفعلاً، فمن عرفه في الدنيا، واقتدى بهداه، واستنّ بسنته، ومرّ على الصراط المستقيم الذي مرّ هو عليه في الدنيا؛ أي: طريقته التي هو عليها في الأعمال والأخلاق؛ كما قال الله عزّ وجلّ حكاية عن نبيّنا محمّد ـ صلّى الله عليه وآله ـ: «وأنّ هذا صراطي مستقيماً فاتبعوه» أن فهو الناجي الذي يمرّ على صراط الآخرة؛ ومن لم يعرفه ولم يهتد الى طريقته ولم يعمل بها، فهو الهالك الذي تزلّ قدمه عن صراط الآخرة.

وفي حديث آخر عن الزكيّ العسكريّ ـ عليه السلام ـ:

لابن أثير، ج ٢، ص ٢٤؛ والسيرة الحلبيّة، ج ١، ص ٤٥٩، بأدني تفاوت.

١١) مريم / ٧١.

١٢) الأمالي للصدوق. المجلس الشالث والشلا ثون. ح ٤: والبحار، ج ٨، باب الصراط، ص ٦٤، ح ١٠ نقلاً عنه.

١٣) للعاني، باب معنى الصراط، ص ٣٢، ح ١١ والبحار، ج ٨ باب الصراط، ص ٦٦، ح ٣. نقلاً عنه.

١٤) الأنعام / ١٥٣.

«انّ الصراط في الدنيا ماقصر عن الغلوّ، وارتفع عن التقصير، واستقام فلم يعدل الى شيع من الباطل.» " \

وهذا ايضاً قريب من ذلك في المعنى، بل هما واحد عند التحقيق، فانّ الاستقامة التي لاعدول عنها الى شيء من طرفي الافراط والتفريط، هي طريقة الامام ـ عليه السلام ـ.

وعلى الصراط عقبات تسمّى بأساء الأوامر والنواهي؛ كالصلاة والزكاة، والرحم والأمانة، وولاية الامام - عليه السلام - وغيرها، فن قصر في شيء منها، حبس عند تلك العقبة وطولب بحق الله فيها، فان خرج منها بعمل صالح قدّمه أو برحمة تدراكته، نجا منها الى عقبة أخرى، فلا يزال يدفع من عقبة الى عقبة ويحبس فيسأل حتى اذا سلم من جميعها انتهى الى دار البقاء، فيحيى حياة لاموت فيها أبداً، و يسعد سعادة لاشقاوة معها أبداً، وان لم يسلم، زلت قدمه عن العقبة، فتردى في نارجهنم؛ نعوذ بالله منها.

## هداية في الميزان:

الميىزان حـق والحـساب حق؟ قال الله عزّ وجلّ: «والوزن يومئذ الحق، فمن ثقلت موازينه، فأولئك الذين خسروا أنفسهم في معالدون.» ١٦ «ومن خفّت موازينه، فاولئك الذين خسروا أنفسهم في جهتم خالدون.» ١٧

وقــال: «ونـضع الموازين القسط ليوم القيامة، فلا تظلم نفس شيئًا، وان كان مثقال حبّة من خردل، أتينا بها، وكني بنا خاسبين.» ^^

وقال الصادق ـ عليه السلام ـ: «الموازين القسط هم الأنبياء والأوصياء ـ عليم السلام ـ.» ١٩

١٥) المعاني، باب معنى الصراط، ص ٣٣، ح ٤؛ والبحار، ج ٨، باب الصراط، ص ٦٩، ح ١٨.

١٦) الأعراف / ٨.

١٧) المؤمنون / ١٠٣.

١٨) الأنبياء / ٤٧.

١٩) المعاني، باب معنى الموازين التي توزن بها أعمال العباد، ص ٣١؛ والبحار، ج ٧، باب الميزان، ص ٢٤٩، ح ٦، نقلاًعنه.

أقول: وشرح ذلك أنّ الميزان هو المعيار الذي يعرف به قدر الشيء؛ وارتفاع قدر العباد وقبول أعمالهم، انّما هو بقدر ايمانهم بالأنبياء والأوصياء ومحبّتهم لهم، وطاعتهم ايّاهم في أقوالهم وأفعالهم وأخلاقهم، والاقتفاء لآثارهم.

فالمقبول الراجع الثقيل من الأعمال ماوافق أعمالهم، والمرضيّ الحسن الجميل من الأخلاق والأقوال ماطابق أقوالهم، وأخلاقهم، والحقّ الصائب السديد من الاعتقادات ما أخذ منهم.

والمردود منها ما خالف ذلك؛ وكلّما قرب من ذلك، قرب من القبول، وكلّما بعد بعد، فهم إذن موازين الأعمال وألعلوم بهذا المعنى؛ فافهم.

## هداية في الحساب:

الحساب حق؛ هوجمع تفاريق المقادير والأعداد وتعريف مبلغها. وفي قدرة الله عزّ وجلّ أن يكشف في لحظة واحدة للخلائق حاصل حسناتهم وسيّئاتهم «وهواسع الحاسبن» ' و يأبى الله إلا أن يعرّفهم حقيقة ذلك؛ ليبيّن فضله عند العفو، وعدله عند العقاب، فيخاطب عباده جميعاً من الأولين بمحل ' حساب أعمالهم مخاطبة واحدة يسمع منها كلّ واحد قضيّته دون غيره، و يظنّ أنّه الخاطب دون غيره. لايشغله عزّ وجلّ مخاطبة عن مخاطبة. يفرغ من حسابهم جميعاً مقدار ساعة من ساعات الدنيا، ويخرج لكلّ انسان كتاباً يلقاه منشوراً، ينطق عليه بجميع أعماله؛ «لايغادر صغيرة ولا كبيرة إلا أحضاها» ' فيجعله الله عاسب نفسه والحاكم عليها بأن يقال له: «اقرأ كتابك كن بنفسك اليوم عليك حسيباً.» " ويختم الله تبارك وتعالى على أفواههم، وتشهد عليهم أيديهم وأرجلهم وجميع جوارحهم بما كانوا يكسبون؛ «وقالوا لجلودهم: لم شهدتم علينا؟ قالوا: أنطقنا الله وبميع أنطق كلّ شيع، ' فتتطاير الكتب وتشخص الأبصار اليها، أتقع في اليمين أو

۲۰) الأنعام / ۲۲.

۲۱) خ. ل: «مجمل».

۲۲) الكهف/ ٤٩.

٢٣) الاسراء / ١٤.

۲٤) فصّلت / ۲۱.

في الشمال؛ «فأمّا من اوتي كتابه بيمينه، فيقول: هاؤم اقرؤا كتابيه.» " «وأمّا من اوتي كتابه بيمينه، فيقول: هاؤم الميزان، أيميل الى جانب السيّئات أم الحسنات، وهل الحسنات ثقيلة أم خفيفة؛ «فأمّا من ثقلت موازينه فهو في عيشة راضية \* وأمّا من خفّت موازينه \* فأمّه هاو ية " نعوذ باللّه منها.

#### تنبيه:

لاينجومن خطر الميزان والحساب إلا من حاسب نفسه في الدنيا ووزّن بميزان الشرع أعماله وأقواله وخطواته ولحظاته؛ كما ورد في الحديث: «حاسبوا أنفسكم قبل أن تحاسبوا علها، وزنوها قبل أن توزنوا.» ٢٨

# هداية في أنَّ أهوال القيامة حقَّ:

كلّما ورد في الشرع من أهوال القيامة وطوله وحرّه وعرق الناس فيه، وازدحامهم واختصامهم، وبراءة بعضهم من بعض، وفرار المرء من أخيه وأمّه وأبيه وصاحبته وبنيه، والسياق، واحضار الشهداء، والمساءلة، وغير ذلك كما أخبر اللّه عزّ وجلّ عنه في القرآن، وأمّنة الهدى ـ عليهم السلام ـ في الأخبار المرويّة عنهم، حقّ وصدق ولاريب فيه؛ قال الصادق ـ عليه السلام ـ: «حاسبوا أنفسكم قبل أن تحاسبوا عليها، فانّ للقيامة خمسين موقفاً، كلّ موقف مقام ألف سنة، ثمّ تلا: في يوم كان مقداره خمس ألف سنة.» ٢٩

#### تنبيه:

قيل: كلّ عرق لم يخرجه التعب في سبيل الله من حجّ وجهاد، وصيام

- ٢٥) الحاقة / ١٩.
- ٢٦) الحاقة / ٢٥.
- ۲۷) القارعة / ٦ ـــ ٩.
- ٢٨) محاسبة النفس، باب الثاني؛ والبحار، ج ٧٠، باب مراتب النفس وعدم الاعتماد عليها، ص ٧٣، ح
   ٢٦، نقلاً عنه؛ وأيضاً في نهج البلاغة، خ ٩٠، ص ١٢٣، بتغيير مكان الألفاظ.
- ٢٩) المعارج / ٤؛ والخبر في الكافي، ج ٨، ص ١٤٣، ح ١٠٨؛ والأمالي للشيخ، ج ١، ص ٣٤؛ والبحار، ج ٧، باب مواقف القيامة، ص ١٦٦، ح ٣، نقلاً عنها.

وقيام، وتردد في قضاء حاجة مسلم، وتحمّل مشقّة، وأمر بمعروف ونهي عن منكر، سيخرجه الحياء والخوف في صعيد القيامة، و يطول فيه الكرب. ومن طال انتظاره في الدنيا للموت لشدّة مقاساته للصبر عن الشهوات، فانّه يقصر انتظاره في ذلك اليوم خاصة. سئل النبيّ ـ صلّى الله عليه وآله ـ عن طول ذلك اليوم، فقال: «والذي نفسي بيده أنّه ليخقف عن المؤمن، حتّى يكون أهون عليه من الصلاة المكتوبة يصلّبها في الدنيا.» "٣

#### تنبيه:

من كان له عند غيره مظلمة ، يؤخذ له من حسنات الظالم بقدر حقّه فتزاد على حسناته ، فان لم يكن للظالم حسنات ، يؤخذ من سيّئات المظلوم فتزاد على سيّئات الظالم ؛ كذا عن أثمة الهدى \_صلوات الله عليهم " وعن النبيّ \_ صلّى الله عليه وآله \_: «هل تدرون من المفلس؟ » قالوا: المفلس فينا يارسول الله من لادرهم له ولا متاع ، فقال : «المفلس من أمنّي من يأتي يوم القيامة بصلاة وزكاة وصيام، ويأتي قد شتم هذا، وقذف هذا، وأكل مال هذا، وسفك دم هذا، وضرب هذا، فيعطي هذا من حسناته وهذا من حسناته ، وان فنيت حسناته قبل أن يقضي ماعليه، أخذ من خطاياهم وطرحت عليه، ثمّ يطرح في النار. "

### هداية في الشفاعة والحوض:

الشفاعة حقّ والحوض حقّ؛ قال النبيّ حصلَى الله عليه وآله ـ «من لم يؤمن بعوضي، فلا أورده الله حوضي، ومن لم يؤمن بشفاعتي فلا أناله الله شفاعتي.» ثمّ

- ٣٠) مسند أحمد، ج ٣، ص ٧٥؛ ومجمع البيان، ذيل آية ٤ من سورة المعارج؛ والبحار، ج ٧، باب مواقف القيامة، ص ٢٣٣، نقلاً عنه.
- ٣١) الكافي، ج ٨، ص ١٠٦، نقلاً عن زين العابدين عليه السلام \_ ؛ والبحارج ٧، باب محاسبة العباد، ص ٢٦٨، ح ٣٥ نقلاً عنه.
- ٣٢) مستند أحمد، ج ٢، ص ٣٠٣؛ وصحيح مسلم، كتاب البرّوالصلة، باب ١٥، ح ٥٩؛ والبحار، ج ٧٧، باب فضل الفقر والفقراء، ص ٦.

قال: «انَّها شفاعتي لأهل الكبائر من أمَّتي، وأمَّا المحسنون فما عليهم من سبيل.» ٣٣

وفي رواية أخرى: «شفاعتي لأهل الكبائرمن أقمي ما خلا الشرك والظلم.» <sup>٣٠</sup> وقال ـ صلّى الله عليه وآلهـ: «انّ من أقمي من يُدخل الجِنّة بشفاعته أكثر من

مضر.))

و يقال: «أقلّ المؤمنين شفاعة من يشفع لئلا ثين انساناً.» ٣٦

وقال \_صلى الله عليه وآله-: «انّ حوضي مابين عدن الى عمّان البلغاء؛ ماؤه أشد بياضاً من اللبن، وأحلى من العسل، وأكوابه عدد نجوم السهاء؛ من شرب منه شربة لم يظمأ بعدها أبداً.» ٣٧

وفي الخبر: أنّ الـوالي عـلـيه يوم القيامة أمير المؤمنين عليّ ـ عليه السلام ـ يسقى منه أولياءه و يردّ عنه أعداءه. ٣٨

## هداية في الجنة والنار:

الجنة حقّ والنارحق، وهما مخلوقتان اليوم، بل لاتخرج نفس من الدنيا، حتّى ترى مكانها من احديها، كذا عن أئمة الهدى ـ صلوات الله عليهم ـ ٣٩

والجنة دار البقاء ودار السلام، لاموت فيها ولاهرم، ولامرض ولاسقم، ولا آفة ولازمانة، ولاغم ولاهم، ولاحاجة ولافقر. وهي دار الغني والسعادة،

٣٣) الأمالي للصدوق، المجلس الثاني، ح ٤؛ والعيون، باب ماجاء عن الرضا \_ عليه السلام \_ في التوحيد، ص ١١٢، - ٥٣؛ والبحار، ج ٨، باب الشفاعة، ص ٣٨، ح ٤، نقلاً عنها.

ر الخصال، ج ١، أبواب السبعة، ص ٣٥٥، ح ٣٦؛ والبحار، ج ٨، باب الشفاعة، ص ٣٨، ح ١٨، المختد، ص ٣٨، ح ١٨، المؤعد،

٣٥) مسند أحمد، ج ٤، ص ٢١٢؛ كما في مجمع البيان، ذيل آية ٤٨ من سورة المدثر؛ والبحار، ج ٨، باب
 الشفاعة، ص ٣٤، نقلاً عنه.

٣٦) الاعتقادات، بـاب الحـادي والعـشـرون، عـن الـنـبـيّ ـــصلّى الله عليه وآلهـــ؛ والبحار، ج ٨، باب الشفاعة، ص ٥٨، ح ٧٧، نقلاًعنه؛ وكذافي روضة الكافي، ص ١٠١، ح ٧٧، عن الباقر ــعليه السلام ـــ.

٣٧) سنن الترمذي، ج ٣، باب ما جاء في صفة أواني الحوض، ص ٣٠٠؛ ومسند أحمد، ج ٢، ص ١٣٢.

٣٨) الاعتقادات، باب العشرون، بأدنى تفاوت؛ والبحار، ج ٨، باب صفة الحوض، ص ٢٧، نقلاً عنه؛ ونظيره في البحار، ج ٨، باب صفة الحوض.

٣٩) رواه الصدوق في التوحيد، باب ماجاء في الرؤية، ص ١١٧، ح ٢١؛ والأمالي والعيون؛ كما في البحار، ج ٨، باب الجنة ونعيمها، ص ١١٩، ج ٦.

ولها ثمانية أبواب، عرض كل باب منها مسيرة أربعمائة سنة.٠٠

والنار دار الهوان ودار الانتقام من أهل الكفر والعصيان: «لايقضى عليهم في موتوا، ولايخقف عنهم من عذابا.» <sup>13</sup> «لايذوقون فيها برداً ولاشراباً إلا حيماً وغساقاً» <sup>24</sup> وان استعاثوا، أغيثوا بماء كالمهل يشوي الوجوه؛ بئس الشراب وساءت مرتفقا، <sup>24</sup> «ينادون من مكان بعيد»: <sup>24</sup> «ربنا أخرجنا منها، فان عدنا فانًا ظالمون» <sup>28</sup> فيمسك الجواب عنهم أحياناً، ثمّ قيل لهم: «اخسئوا فيها ولا تكلمون.» <sup>28</sup> «ونادوا: بامالك!ليقض علينا ربّك،قال اتكم ماكنون.» <sup>28</sup> «ها

<sup>.</sup> ٤٠) راجع سورة الفاطر / ٣٥.

٤١) الزخرف / ٧١؛ والحديث في البحار، ج ٨، باب الجنّة ونعيمها، ص ١٧٩، ح ١٣٧.

٤٢) من قوله: «والجئة دارالبقاء» إلى هنا في الاعتقادات، باب التاسع والعشرون؛ كما في البحار، ج ٨، باب الجئة ونعيمها، ص ٢٠٠، ح ٢٠٤، نقلاً عنه.

٤٣٤) راجع روضة الواعظين، ج ٢، باب في ذكر الجنّة، ص ٥٠٥.

٤٤) نفس المصدر.

الخصال، ج ۲، باب الثانية، ص ٤٠٨، ح ٧، إلا أنّ فيه «أربعين» بدل «أربعمائة»؛ والبحار، ج ٨، باب الجنة ونعيمها، ص ١٣١، ح ٣٣، نقلاً عنه.

٤٦) الفاطر / ٣٦.

٤٧) النباء / ٢٤ \_ ٢٠.

٤٨) مأخوذ من آية ٢٩، سورة الكهف.

٤٩) فصّلت / ٤٤ .

٥٠) المؤمنون / ١٠٧.

٢٥) الزخرف / ٧٧، ومن قوله: «والنار دارالهوان» الى هنا في الاعتقادات، باب التاسع والعشرون؛ كما في

سبعة أبواب، لكلّ باب منهم جزء مقسوم.» <sup>٥٣</sup>

# هداية في مستحقي الجنّة ومستحقّي النار:

الجنة لأهل الايمان، الذين لم يذنبوا كبيرة، أو تابوا منها، أو أدركتهم الشفاعة، أو نالتهم الرحمة. والنار لأهل الشرك والكفر والجحود خلوداً، ولأهل الكبائر من المؤمنين الذين ماتوا من غير توبة وروداً من غير خلود لاستحقاقهم الشواب بالايمان، فيخرجون منها بعد استيفاء عذابهم، الذي استحقّوها بالذنوب التي اكتسبوها بالرحمة التي تدركهم، والشفاعة التي تنالهم.

وروي انّه لايصيب أحداً من أهل التوحيد ألم في النار اذا دخلوها، وانّما يصيبهم الألم عند الخروج متها، فتكون تلك الآلام جزاء بما كسبت أيديهم، وما الله بظلاّم للعبيد. \*\*

ومن وعده الله على عمل ثواباً، فهومنجزة البتة: «ولن يخلف الله وعده» ٥٠، ومن أوعده الله على عمل عقاباً، فهو فيه بالخيار ان عذّبه فبعدله، وان عفا عنه فبفضله؛ وقد قال الله عزّوجلّ: «انّ الله لايغفر أن يشرك به، ويغفر مادون ذلك لمن يشاء.» ٥٠

وفي الخبر أنّ قسيم الجنة والنار أميرالمؤمنين ـ عليه السلام ٥٠ وذلك لأنّ بحب و بغضه يمتاز أهلوهما، فانّ حبّه ايمان و بغضه كفر، وانّما خلقت الجنة لأهل الايمان، وخلقت النار لأهل الكفر؛ كذا عن الصادق ـ عليه السلام ٥٠ ـ . رزقنا الله متابعتهم ومشايعتهم كما رزقنا حبّهم بمنّه.

البحار، ج ٨، باب النار، ص ٣٢٤، ح ١٠٢، نقلاً عنه.

٥٣) الججر/ ٤٤.

٤٥) راجع الاعتقادات، باب التاسع والعشرون؛ والبحار، ج ٨، باب النار، ص ٣٢٤، ح ١٠٢.

٥٥) الحج / ٤٧.

٥٦) النساء / ٤٨.

٥٧) راجع البحار، ج ٣٩، باب أنّه \_عليه السلام \_ قسيم الجنّة والنّار.

ه) علل الشرايع، باب العلة التي من أجلها صارعلي بن أبي طالب ـ عليه السلام \_ قسيم الله بين الجئة والنان ص ١٦٦١ والبحان ج ٣٩، باب أنه \_ عليه السلام \_ قسيم الجئة والنان ص ١٩٤، ح ه، نقلاً عنه.

# المقصد الثاني

# في الأعمال

١ ــ باب طاعات الجوارح

٢ ــ باب معاصي الجوارح

٣ \_ باب طاعات القلب

**3 ۔۔ باب معاصی القلب** 

٥ \_ باب آداب الصحبة والمعاشرة

٦ ــ خاتمة

# [۱] باب طاعات الجوارح

## هداية: الفرائض والنوافل:

طاعات الجوارح امّا فرائض وامّا نوافل؛ والفرض بمنزلة رأس المال وبه أصل النجاة، والنفل هو الربح وبه الفوز بالدرجات؛ قال الله عزّ وجلّ: «ماتقرّب الي عبدي بشيء أفضل ممّا افترضته عليه، وانّه ليتقرّب اليّ بالنوافل حتّى أحبّه الحديث.»\

والفرائض امّا عينيّة أو كفائيّة؛ فن العينيّة: الصلوة والزكوة، والحبّ والصيام، وصلة الأرحام وردّ السلام، والسجود عند تلاوة العزائم وعند استماعها في مواضعه، و برّ الوالدين، وأداء حقوق الاخوان، ونفقة الزوجة والمملوك وسائر حقوقها، ونفقة الأقارب مع فقرهم وغنائه، وتقدير المعيشة من غير اسراف ولابخل، وطلب الحلال، ودفع الضررعن النفس والمال، والحتان للرجال، والتزويج مع خوف الوقوع في الحرام بدونه، والصدق في الأقوال والأفعال، وأداء الامانة الى البرّ والفاجر ولوإلى قاتل الحسين عليه السلام ، والوفاء بالعهد والوعد، وصرف نعم الله سبحانه فيا خلقت لأجله.

1 \_ المحاسن، باب المحبوبات، ص ٢٩١، ح ٣٤٤، بأدنى تفاوت؛ كها في البحار، ج ٨٧، باب جوامع أحكام النوافل اليومية، ص ٣١، ح ١٥؛ وج ٧٠، باب حبّ الله تعالى، ص ٢٢ ح ٢١؛ و الوسائل، ج ٣، كتاب الصلوة، باب تأكد استحباب المداومة على النوافل، ص ٥٣، ح ٢، نقلاً عنه؛ و قريب منه في مستدرك الوسائل، ج ١، باب تأكد استحباب المداومة على النوافل.

ومن الكفائية: الجهاد في سبيل الله بالنفس والمال، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والافتاء في المسائل الشرعية، والقضاء فيها مع اضطرار الناس اليها، وكذا سائر الصناعات الضرورية لهم؛ كالطبابة والخياطة والفلاحة وغيرها ممّا لايحصى، واطعام الجاثعين، واغاثة المستغيثين في النائبات على ذوي اليسار مع قصور الصدقات الواجبة، وتحمّل الشهادة مع عدم تعينه عليه، وتجهيز الموتى وتغسيلهم وتكفينهم ودفنهم والصلوة عليهم الى غير ذلك.

ومن الفرائض مايتصف بالنفل أيضاً. والنوافل كثيرة لا تدخل تحت الضبط والحصر؛ منها: اكثار ذكر الله سبحانه، وتلاوة القرآن والسجود عند موضعه من غير العزائم، والدعاء، والاختلاف الى المساجد، وافشاء السلام، واتخاذ الاخوان ومواساتهم والمكافاة على صنائعهم، واستعمال المروة والسخآء والجود، وبذل المال والتوسع على العيال، والاحسان الى الضعيفين المرأة والمملوك، والتعطف على الفقراء والمساكين ومشاركتهم في المعيشة، واكرام ذي الشيبة المسلم، والتواضع للمؤمنين، وكرم الصحبة وحسن الجوار، وحفظ اللسان الشيبة المسلم، والتواضع للمؤمنين، وكرم الصحبة وحسن الجوار، وحفظ اللسان الشيبة في سائر الحركات والسكنات؛ رزقنا الله ذلك كله وساير المؤمنين بمنه وجوده.

فهذه أمّهات الفرائض والنوافل. منها مالايحتاج الى مزيد شرح وبيان؛ كصدق الحديث وأداء الامانة، ومنها مالايعم المكلّفين قاطبة؛ كالزكوة، فانها تخصّ بذي المال البالغ الى النصاب، وكالحجّ المختصّ بمن استطاع، فليس تعلّم مثل ذلك فريضة على كلّ مسلم ومسلمة. فلنقتصر من بيان الفرائض على ما يحتاج الى البيان ويعم كلّ انسان وفي جميع الأوان، ومن النوافل مايتعلّق بذلك . وبالجملة مايتوزع على الاوقات في اليوم والليلة. فان أردت ماسواه أو الحتجت الى مزيد بيان لمابيّتاه فاطلبه ممّا أوردناه في كتابنا المستى بـ «مفاتيع الشرايع».

# هداية: تحقّق القيام بالأوامر بمراقبة القلب:

لن تصل أيها الطالب الى القيام بأوامر الله تعالى إلا بمراقبة قلبك وجوارحك في لحظاتك وانفاسك من حين تصبح الى حين تمسي. فاعلم أنّ الله سبحانه مطلع على ضميرك ، ومشرف على ظاهرك و باطنك ، ومحيط بخطراتك وخطواتك وسائر حركاتك وسكناتك ولحظاتك ، وانّك في مخالطتك وخلواتك متردّد بين يديه ، فلايسكن في الملك والملكوت ساكن ، ولايتحرّك متحرّك إلا وجبّار السموات والأرض مطلع عليه . فعليك أن تتأدّب ظاهراً و باطناً بين يدي الله تعالى تأدّب العبد المذنب الذليل في حضرة الجبّار القاهر ، واجبّد أن لايراك مولاك حيث نهاك ، ولايفقدك حيث أمرك ، ولن تقدر على ذلك إلا بأن توزّع أوقاتك وترتّب أورادك من صباحك الى مسائك ، كما نذكرها لك. ونذكر الفرايض بصيغة الأمر ليتميّز عن النوافل .

# هداية: آداب الاستيقاظ من النوم:

فاذا استيقظت من النوم، فينبغي أن تجتهد لأن تستيقظ قبل طلوع الصبح، وأن يكون أول ما يجري على قلبك ولسانك ذكر الله تعالى، فتقول عند ذلك: «الحمد لله الذي أحياني بعدما أماتني، واليه البعث والنشور» ٢

وان سحدت فقد تأسّيت بالنبيّ \_صلّى الله عليه وآله \_ .

فاذا تمكّنت من الجلوس، تقول: «حسبي الربّ من العباد، حسبي الذي هو

حسبي منذ كنت، حسبي الله ونعم الوكيل.» ٣

فاذا قمت قلت: «اللّهم أعتّي على هول المطلع، ووسّع عليّ المضجع، وارزقني خير ماقبل الموت، وارزقني خيرمابعد الموت.» <sup>4</sup>

٢ \_ الكافي، ج ٢، باب الدعاء عندالنوم والانتباد، ص ٥٣٩، ح ١١؟ ومصباح الكفعمي، الفصل الثافي عشر، ص ٤٩؛ كما في الفقيه، ج ١، باب مايقول الرجل اذا استيقظ من النوم، ص ٤٠٣؛ والبحار، ج ٨٧، باب آداب النوم والانتباه، ص ١٧٣، ح ٤، نقلاً عنه.

٣ \_ مكارم الأخلاق، باب العاشر، ص ٣٣٨.

٤ \_ الكافي، ج ٢، باب الدعاء عندالنوم والانتباه، ص ٥٣٨، ح ١٣؛ والفقيه، باب مايقول الرجل اذا

فاذا لبست ثيابك، فتنوي بذلك امتثال أمر الله تعالى في ستر عورتك وتقول: «الحمد لله الذي كساني ما أواري به عورتي، وأتجمّل به في الناس.»

فاذا لبست نعلك تقول: «بسم الله وبالله، اللهم صلّ على محمّد وآل محمّد، وطئ قدميّ في الدنيا والآخرة، وثبّتها على الصراط يوم نزل فيه الأقدام.» وتبدأ باليمني.

# آداب التخلّي:

واذا قصدت بيت الماء لقضاء الحاجة، تقدّم في الدخول رجلك اليسرى وتقول: «بسم الله، أعوذ بالله من الرجس النجس الخبيث الخبث الشيطان الرجيم. » ٧

ولا تدخل حاسر الرأس، وتقول عند الكشف: «بسم الله» ليغض الشيطان بصره، واستر عورتك عن الناظر، وتقول عند الفعل: «الحمد لله الذي أطعمني طيّباً في عافية،»^

وتتكىء على رجلك اليسرى، واذا وقع نظرك اليه تقول: «اللهم ارزقني الحلال وجنبّني الحرام» أ

وعند الاستنجاء تقول: «اللهم حصن فرجي، وأعقه، واسترعورتي، وحرّمني على النار.» ١٠

استيقظ من النوم، ص ٤٠٠٤ والبحار، ج ٨٧، باب آداب القيام الى صلوة الليل، ص ١٩٢، ح ٦، نقلاً عنها؛ كذا في مكارم الأخلاق،الباب العاشر، ص ٣٣٧.

٥ ـــ الكافي، ج ٦، كتاب الزيّ والتجمّل، باب القول عندلباس الجديد، ص ٤٥٨، ح ١ وص ٤٥٩، ح ٣؟ ومكارم الأخلاق،البابالسادس، ص ١١٣، بأدنى تفاوت فيها.

٦ \_ مكارم الأخلاق، باب السادس، ص ١٤٢.

٧ – الفقيه، ج ١، باب في ارتياد المكان للحدث، ص ١٧، ح ١؛ والوسائل، ج ١، ص ٢١٧، نقلاً عنه؛ كما
 في البحار، ج ٨٠، باب آداب الحلاء.

٨ ـــ الىفىقىيە، ج ١، بىاب في ارتياد المكان للحدث. ص ١٦. ح ٢؛ والوسائل، ج ١، ص ٢١٧، ح ٥، نقلاً عنه؛ ومفتاح الجنات، ج ١، ص ٤٢. باختلاف يسيرفيها.

٩ ــ الفقيه، ج ١، باب في ارتباد المكان للحدث، ص ١٦، ح ٣؛ ومفتاح الجتات، ج ١،الباب الثاني، ص
 ٤٢.

١٠ ــ الفقيه، ج ١، باب في صفة وضوء أميرالمؤمنين \_عليه السلام\_، ص ٢٦، ح ٤١ والتهذيب، ج ١، باب

وتستنجي بيدك اليسرى، واغسل غرج البول بالماء ــ لا يجزي غيره ــ بعد أن تستبرئ منه بامرار اليد من أسفل القضيب والتنحنح والنرّ، وتجمع في الآخر بينه وبين الحجر، فان اقتصرت على الحجر، فاستعمل ثلاثة أحجار طاهرات منشفات للعين؛ تمسح بها محل النجو بحيث لاينتقل النجاسة عن موضعها، فان لم يحصل الانقاء بثلاثة، فتمّم بخمسة أو سبعة الى أن تنقي. فالا تيان نفل والانقاء فرض. وتقول عند الفراغ ماسحاً بطنك: «الحمد لله الذي أماط عتى الأذي، وهناني طعامي وشرابي، وعافاني من البلوى.» أا وتخرج مقدّماً لرجلك اليمنى.

## هداية: آداب الوضوء:

فاذا أردت الوضوء تبدأ بالسواك ، فانّه مطهّرة للفم ومرضات للربّ، وصلاة بسواك أفضل من سبعين صلاة بغير سواك ، وتجلس مستقبل القبلة، وتقول عند النظر الى الماّء: «الحمد لله الذي جعل الماء طهوراً، ولم يجعله نجسا.»

ثمّ تغسل يديك من الزندين مرة أو مرتين قبل ادخالها الاناء ان اغترفت من اناء وتقول: «بسم الله وبالله، أللهم اجعلني من التوابين، واجعلني من المنطقرين.» ١٢ ثمّ تمضمض ثلاثاً بثلاث أكف وتقول: «اللهم لقني حجّي بوم ألقاك، واطلق لساني بذكرك».

ثمّ تستنشق كذلك وتقول: «اللهم لاتحرمني ربح الجنّة، واجعلني ممّن يشمّ ربحها وروحها وطبها.»

ثم اغترف بيمناك غرفة ناوياً الاتيان بالوضوء لله، مقارناً بها غسل الوجه، مبتدءاً بأعلاه قائلاً: بسم الله، «اللهم بيض وجهي يوم تسود فيه الوجوه، مبتدءاً بأعلاه قائلاً: بسم الله، «اللهم بيض وجهي يوم تسود فيه الوجوه، مبتدة الوضوء، ص ٥٣، ح ٢؛ والكاني، ج ٣، باب النوادر، ص ٧٠، ح ٢؛ والوسائل، ج ١، ص ٢٨٢، ح ١، نقلاً عنها.

11 \_ الفقيه، ج ١، باب في ارتيادالمكان للحدث، ص ٢٠؛ والبحار، ج ٨٠، باب آداب الخلاء، ص ١٧٧، ح ٢٠.

١٢ ـــ هذه الفقرة في التهذيب، ج ١، باب في صفة الوضوء، ص ٧٦، ح ٤١؛ والوسائل، ج ١، باب ٢٦ من أبواب الوضوء، ح ٢، نقلاً عنه.

ولا تسوّد وجهي يوم تبيض فيه الوجوه. »

وتمرّ يدك عليه، وتخلّل الشعور، وتفتح عينيك. وحدّ الوجه طولاً وعرضاً مادارت عليه الابهام والوسطى. ثمّ خذ غرفة بيدك اليسرى، واغسل بها اليمنى؛ مبتدءاً بالمرفق بظاهر الذراع، والمرأة بباطنها؛ ممرّاً يدك عليها، وخلّل الشعور والساتر قائلاً: «اللّهم أعطني كتابي بيميني، والخلد في الجنان بيساري، وحاسبني حساباً يسراً.»

تُمّ خذغرفة أخرى بيدك اليمنى، فاغسل اليسرى كأختها قائلاً: «اللّهمّ لا تعطني كتابي بشمالي، ولاتجعلها مغلولة الى عنقي، وأعوذبك من مقطعات النيران.»

ثم امسح بشرة مقدّم رأسك أو شعره الذي لا يخرج بمدّه عن حدّه بمقدار ثلاث أصابع مضمومة ببلل يمينك قائلاً: «اللّهم غشّي برحتك وبركاتك وعفوك .»

ثم المسح ببقية ذلك البلل ظهر قدمك اليمنى من رؤوس الأصابع الى الكعب؛ أعني مفصل الساق والقدم بكل الكف، و ببلل يسارك قدمك اليسرى كذلك قائلاً: «اللهم تبتني على الصراط يوم تزل فيه الأقدام، واجعل سعيي فيا يرضيك عتى.»

وراع الترتيب والتوالي العرفي. وتقول عند فراغك: «الحمد الله ربّ العالمين.» ١٠

و ينبغي وحدة الغسلات، بل الاقتصار على غرفة أو غرفتين، والاسباغ بمد، وترك الاستعانة، والمشمّس، والآجن، وسؤر غير المأمون، والمستعمل في رفع الحدث الأكبر، وأن تخطر ببالك عند الفراغ أنّك طهّرت ظاهرك وهو مطرح نظر الخلق، فينبغي أن تستحيي من مناجات الله من غير تطهير قلبك وهو موقع نظر الربّ تعالى.

١٣ ــ هذا الفصل مأخوذ من حديث وضوء أميرالمؤمنين عليه السلام ــ نقله الحرّ العاملي (ره) في الوسائل، ج
 ١٠ بناب ١٦ من أبنواب النوضوء، ح ١، عن الكنافي والنفقيم والتهذيب وثواب الأعمال والمجالس و المقنع والمحاسن والخرائج.

١٤ ـــ راجع التعليقة رقم ١٢ من هذا الفصل.

### هداية:آداب غسل الجنابة:

فان اصابتك جنابة من احتلام أو وقاع، تستبرئ بالبول كما تستبرئ المدن منه، وأزل ماعلى بدنك من قذر، وتسمّي، وتغسل يديك من الزندين ثلاثاً، والى المرفقين أفضل، وتمضمض وتستنشق، ثمّ صبّ الماء على رأسك ثلاثاً، وأنت ناو الاتيان بالغسل لله، ثمّ على شقك الأيمن، ثمّ الأيسر، وتمرّيدك على أعضائك كلّها، وخلّل الشعور والموانع، وتقول: «اللّهمّ طهرقلي، وتقبّل سعيي، واجعل ماعندك خيراً ني. اللّهمّ اجعلي من التوابين، واجعلي من المتطهرين.» أا

وان ارتمست في الماء ارتماسةً أجزأك ، وينبغي أن لايكون راكداً وترك الاستعانة إلى آخر مامرّ في الوضوء.

## هداية: آداب التيمم:

فان عجزت عن المآء لفقده بعد الطلب، أو لمانع من الوصل اليه من سبع أوحابس، أو كان الماء الحاضر تحتاج اليه لعطشك أو عطش رفيقك، أو كان ملكاً لغيرك، ولم يبع إلا بالثمن المجحف، أو كان بك جراحة أو مرض تخاف منه على نفسك، فاصبر حتى يدخل وقت الفريضة، ثمّ اقصد صعيداً طيّباً عليه تراب خالص طاهر ليّن، وانزع خاتمك، ثمّ اضرب عليه بكفيك مفرجي الأصابع ناوياً الاتيان بالتيمّم لله، مسمّياً، وامسح بها جبهتك، وتدخل الجبينين، ثمّ اضرب ثانيةً، وامسح بباطن اليسرى ظاهر اليني من الزند وبالعكس. وان اقتصرت على الضربة الاولى في المسحات الثلاث، أجزأك شرط بقاء العلوق.

## هداية: آداب السحر:

فاذا تطهرت، فتطيّب، فانّ ركعتين تصلّيها متعظرا، أفضل من سبعين

١٥ ــ التهذيب، ج ١، باب في الاغسال و كيفية الغسل من الجنابة، ص ٣٦٧، ح ٩؛ كما في الوسائل، ج ١، باب ٣٦ من أبواب الغسل، ص ٤٠، مع ٣؛ والبحار، ح ١٨، باب وجوب غسل الجنابة، ص ٤٠، نقلاً عنه.

ركعة تصلّيها غير متعظر. ثمّ تدعو بدعاء زين العابدين \_ عليه السلام \_ الذي كان يدعو به في جوف الليل، جالساً مستقبل القبلة. ثمّ تقوم الى صلاة الليل ان كان بقي عليك وقت، و إلا تقتصر على ثلاث ركعات: الوتر وركعتي الفجر، و إلا فالركعتين؛ وتقرأ فيها ما شئت من السور بقدر سعة الوقت، وان اقتصرت على الفاتحة أجزأك، ولا تدع الاستغفار في قنوت الوتر. ثمّ تتوجّه الى المسجد؛ فعن الصادق \_ عليه السلام \_ : «من مشى الى المسجد، لم يضع رجلاً على رطب ولايابس إلا سبّعت له الأرض الى الأرضين السابعة.» 11

ولا تدع الصلاة في الجماعة، لاسيّما الصبح والعشاء. فانّ صلاة الجماعة تفضل صلاة الفذّ بأربع وعشرين درجة، فان كنت تتساهل في مثل هذا الربح، فأيّ فائدة لك في طلب العلم، وانّما ثمرة العلم العمل؟

### آداب الدخول الى المسجد:

فاذا سعيت الى المسجد تمشي على سكينة و وقار، وتقول عند خروجك من بيتك: «بسم الله الذي خلقني فهو يهدين، والذي هويطعمني و يسقين، واذا مرضت فهو يشفين، والذي يميني ثمّ يمين، والذي أطمع أن يغفرني خطيئتي يوم الدين. ربّ هب لي حكماً، وألحقني بالصالحين، واجعل لي لسان صدق في الآخرين، واجعلني من ورثة جنة النعم، واغفر لأبي.» ١٧

فاذا أردت دخول المسجد، فتعاهد نعلك أوّلاً، وتقدّم رجلك اليمنى وتقول: «بسم الله وبالله، ومن الله والى الله، وخير الأساء كلّها لله؛ توكلّت على الله، ولاحول ولاقوة إلا بالله. اللّهم صلّ على محمّد وآل محمّد، وافتح لي أبواب رحمتك وتوتبك، واغلق عني أبواب معصيتك، واجعلني من زوّارك وعمّار مساجدك، وممّن يناجيك في الليل والنهار، ومن

١٦ — الوسائل، ج ٣، باب ٤ من أبواب أحكام المساجد، ص ٤٨٢، ح ١، نقلاً عن التهذيب والفقيه وثواب
 لأعمال.

١٧ ــ الشعراء/ ٧٨ ــ ٨٦، والحديث في علّة الداعي؛ كما في البحار، ج ٨٤، باب صلوة التحيّة والدعاء، ص ٢٠، ح ٢؟ ومفتاح الجنّات، ج ١، ص ٤٦؛ و مصباح الكفعمي نقلاً عنه.

: الذين هم في صلاتهم خاشعون، وادحرعتي الشيطان الرجيم، وجنود ابليس أجمعن. ي. ١٨

فاذا أردت أن تخلع نعليك، تبدأ باليسرى قبل اليمنى بعكس لبسها وتقول: «بسم الله، الحمد الله الذي رزقني ما أوقي به قدمي من الأذى. اللهم تتها على صراطك، ولا تزلّها عن الصراط السويّ.» ١٩ ثمّ تأتي بركعتى التحيّة للمسجد ان لم يدخل الوقت، و إلا أجزأك الفريضة عنها.

## آداب الفجر:

فاذاتحق قت طلوع الصبح فتقول «بافالقه من حيث الأرى ومخرجه من حيث الأرى ومخرجه من حيث الأرى ومخرجه من حيث أرى! صل على محمد وآل محمد واجعل أول يومنا هذا صلاحاً وأوسطه فلاحاً وآخره نجاحاً.» ٢٠ ثم تأتي بكلمة النوحية التي بها سمّي عبداً شكوراً عشر مرّات، وهي: «اللّهم آني أشهدك أنّه ما أصبح بي من نعمة أو عافية في دين أو دنيا فنك وحدك الاشريك لك، لك الحمد ولك الشكر بها على حتى ترضى وبعد الرضا.» ٢١

ثم تؤذن قائماً مستقبلاً، رافعاً صوتك متأنيّاً، واضعاً اصبعيك في أذنيك، واقفاً على الفصول، غير متلفت يميناً ولاشمالاً، ولامتكلّم في أثنائه، مصلّياً على النبيّ \_صلى الله عليه وآله \_ عند ذكره. ثم تفصل بينه و بين الاقامة بسجدة أو جلسة، وتقول فيها: «اللهم اجعل قلي بازاً، وعيشي قازاً، ورزقي داراً، واجعل لي عند قبر رسولك \_ صلى الله عليه وآله \_ مستقراً وقراراً، "<sup>٢٧</sup>

ثم تدعو بما شئت وتسأل حاجتك، فانّ الدعاء بين الأذان والاقامة لايرة. ثمّ تقوم الى الاقامة، وتأتي بالآداب المذكورة سوى التأنّي ووضع

١٨ ــ مكارم الأخلاق الباب الغاشر، ص ٣٤٤؛ ومصباح الشيخ، ص ٢٩؛ والبحار، ج ٨٤، باب صلاة التحية والدعاء، ص ٢٤، ح ١٦.

١٩ \_ مكارم الأخلاق، الباب السادس، ص ١٤٢.

٢٠ \_ مكارم الأخلاق، الباب العاشر، ص ٣٤٥؛ ومصباح الشيخ، باب الآداب بعدالفجر الثاني، ص ١٧٥.

٢١ ــ مكارم الااخلاق الباب العاشر إص ٢٦١؛ والفقيه، ج ١، باب فيا يستحبّ من الدعاء في كلّ صباح ومساء، ص ٢١ ــ ٢٤ كما في الوسائل، ج ٤، باب نبذة ممّا يقال في الصباح والمساء، ص ٢٢٨، ح ١، نقلاً عنه.

وسما من مسلم الأخلاق الباب العاشر، ص ٣٤٦؛ والكافي، ج ٣، باب بدء الأذان و الاقامة، ص ٣٠٨، ح ٣٠ والتهذيب، ج ٢، باب في عدد فصول الأذان والاقامة، ص ٢٤، ح ٣٣؛ كما في الوسائل، ج ٤، باب استحباب الدعاء بن الأذان والاقامة، ص ٣٤، ح ١، نقلاً عنها.

الاصبعين في الأذنين ورفع الصوت، فانّه فيها أخفض، وتقول اذا فرغت منها وأنت مستقبل القبلة: «اللّهمّ اليك توجّهت، ومرضاتك طلبت، وثوابك ابتغيت، وبك آمنت، وعليك توكّلت. اللّهمّ صلّ على محمّد وآل محمّد، وافتح مسامع قلبي لذكرك، وثبّتني على دينك ودين نبيّك، ولا تزغ قلبي بعد اذ هديتني، وهب لي من لدنك رحمة؛ انّك أنت الوقاب.» ٢٣

فاذا سمعت أذان المؤذّن، تقطع ما أنت فيه، وتشتغل بالجواب بمثل مايقول، ولك أن تحولق في جواب حيّعلات؛ فني الحديث: «اذا قال ذلك من قلبه دخل الجنة.» أن و ينبغي أن تحضر في قلبك هول النداء يوم القيامة، وتشمر بظاهرك و باطنك للاجابة والمسارعة، وتكون مستبشراً بذلك فرحاً، تأسياً بالنبيّ صلى الله عليه وآله حيث كان يقول: «أرحنا يا بلال!». فاذا أحرم الامام بالفرض، فلا تشتغل إلا بالاقتداء.

## هداية في التهيّو للصلاة:

فاذا تفرّغت للصلاة، فتحضر قلبك وتفرغه من الوساوس، وتنظر بين يدي من تقوم ومن تناجي، وتستحيي أن تناجي مولاك بقلب غافل وصدر مشحون بوساوس الدنيا وخبائث الشهوات، وتعلم أنّه مطلع على سريرتك، وناظر الى قلبك، وانّما يتقبّل صلاتك بقدر خشوعك وتواضعك وتضرّعك، وتعبد الله في صلاتك كأنّك تراه، فان لم تكن تراه فانّه يراك. فان لم تحضر قلبك بهذا الحضور لقصور معرفتك بجلال الله تعالى، فتقدّر أنّ رجلاً صالحاً من وجوه أهل بيتك ينظر اليك، ليعلم كيف صلاتك، فعند ذلك تحضر قلبك وتسكن جوارحك، ثم ترجع الى نفسك وتقول: ألا تستحين من خالقك ومولاك اذا قدرت اطلاع عبد ذليل من عباده عليك، وليس بيده ضرّك ولانفعك، خشعت جوارحك وحسنت صلاتك، ثم آنك تعلمين أنّه مطلع عليك ولا تخشعين لعظمته؟ أهوأقل عندك من عباده ؟

٢٣ \_ مكارم الأخلاق، الباب العاشر، ص ٣٤٤؛ ومصباح الشيخ، ص ٣٠؛ والبحار، ج ٨٤، باب آداب القيام الى الصلوة، ص ٣٦٥، ح ١٨، نقلاً عنها.

٢٤ ــ نقل نظيره في المستدرك، ج ١، باب ٣٤، من أبواب الأذان، ص ٢٥٦، عن درراللئالي.

أعظم عدوانك لنفسَك فتعالج قلبك بهذه الحيل، فعساه يحضرمعك في صلاتك، فانه ليس لك من صلاتك إلا ماعقلت، وأمّا ماأتيت به مع الغفلة، فهو الى الاستغفار والتكفير أحوج.

## هداية: آداب الصلة:

فاذا قمت الى الصلاة تقوم بالوقار والخشوع، واضعاً يديك على فخذيك بازاء ركبتيك، مفرّجاً بين قدميك بقدر ثلاث أصابع منفرجات الى شبر، ناظراً الى موضع سجودك، غير رافع بصرك الى الساء، مخطراً ببالك أنّها صلاة مودّع. ثم اقصد أداء فريضة الصبح لله تعالى، وقارن النيّة باحدى التكبيرات السبع الافتتاحيّة واجعلها تحريمة، رافعاً بكلّ منها يديك، مستقبلاً بكفّيك القبلة، ضامّاً أصابعك سوى الإبهامين، غير متجاوز بكفّيك أذنيك، مبتدءاً بالتكبير حال ابتداء الرفع منهياً بانهائه.

وتَـأتي بين الـتكبيـرات الـسبع بالأدعية الثلاثة، فبعد الثالثة تقول: «اللّهمّ أنت الملك الحق، لا إله إلا أنت، سبحانك، انّي ظلمت نفسي، فاغفر لي ذنبي؛ انّه لايغفر الذنوب إلا أنت. »٢٥

و بعد الخامسة: «لبّيك وسعديك، والخير في يديك، والشرليس اليك، والمهدي من هديت، [عبدك وابن عبديك]، لاملجأ [ ولامنجا] منك إلا اليك، سبحانك وحنانيك، تباركت وتعاليت، سبحانك ربّ البيت.» ٢٦

و بعد السابعة: «وجهت وجهي للذي فطرالسموات والأرض، عالم الغيب والشهادة، حنيفاً مسلماً، وما أنا من المشركين. انّ صلاقي ونسكي وعياي وعماقي لله ربّ العالمين؛ لاشريك له، وبذلك أمرت، وأنا من المسلمين.» ٢٧

ثم تقول: «أعوذ بالله السميع العليم من الشيطان الرجيم.» متخافتاً بها، ثم اقرأ «الحمد» مرتبلاً، واجهر بها مراعياً للوقوف في مواضعه، محضراً قلبك، متدبّراً معانيها، وتسكت بعدها بقدر نفس. ثمّ تقرأ سورة كذلك، و ينبغى أن يكون

٢٥ — التهذيب، ج ٢، باب في كيفية الصلاة، ص ٦٧، ح ١٢؛ والكافي، ج ٣، باب افتتاح الصلوة، ص
 ٣١، ح ٧؛ والوسائل، ج ٤، باب استحباب تفريق التكبيرات السبع، ص ٧٢٣، ح ١، نقلاً عنها.
 ٣٦ و ٢٧ — نفس المصادر.

سورة ((النبأ)) أو ((الدهر)) أو ((القيامة)) أو ماشابهها في الطول، وتسكت بعدها كما تسكت قبلها. ثمّ ترفع يديك كرفعك في السبع، وتقول: ((الله أكبر))، ثمّ الركع واضعاً عناك على ركبتك اليمنى قبل يسراك على اليسرى، مالئاً كفيك بركبتيك، ملقماً لها بأطراف أصابعك منفرجات، راداً لهما الى خلف، مستوياً ظهرك، ماداً عنقك، مغمضاً عينيك أو ناظراً الى ما بين قدميك، ثمّ تقول: (اللهم لك ركعت، ولك أسلمت، وبك آمنت، وعليك توكّلت وأنت ربّي، خشع لك سمعي وبصري وشعرى وبشري ولحمي ودمي ومخي وعصبي وعظامي وما أقلته قدماي غير مستنكف ولامستكر ولامستحسر. (١٨٠٠)

ثمّ قل: «سبحان ربّي العظم وعمده.» تقول سبعاً أو خساً أو ثلاثاً، ثمّ انتصب وتقول «سمع الله لمن حمده.» ثمّ تكبّر قائماً، واهو للسجود بخضوع وخشوع، متلقّياً الى الأرض بكفيك قبل ركبتيك، وتجنح في سجودك بيديك، باسطاً كفّيك، مضمومتي الأصابع حيال منكبيك ووجهك، غير واضع شيئاً من جسدك على شيءٍ منه، ممكّناً جبهتك من الأرض، وأفضلها التربة الحسينية على صاحبها أفضل التسليمات حاعلاً انفك ثامن مساجدك السبعة مرغماً به ناظراً الى طرفه، ثمّ تقول: «اللهم لك سجدت، وبك آمنت، ولك أسلمت، وعليك توكّلت، وأنت ربّي، سجد وجهي للذي خلقه، وشق سمعه وبصره؛ الحمد لله ربّ العالمين، تبوكّلت، وأنت ربّي، سجد وجهي للذي خلقه، وشق سمعه وبصره؛ الحمد لله ربّ العالمين،

ثم قل: «سبحان ربي الأعلى وعمده.» تقول سبعاً أو خساً أو ثلاثاً. ثم ارفع رأسك وتكبّر، وتجلس متورّكاً وتقول: «أستغفر الله ربّي وأتوب البه.» ثمّ تقول: «اللّهم اغفر لي وارحمني، وأجرني وادفع عني، إني لما أنزلت التي من خير فقير، تبارك الله ربّى العالمن.» ""

۲۸ ـــ الكافي، ج ٣، باب الركوع ومايقال فيه، ص ٣١٩، ح ١؛ والتهذيب، ج ٢، باب في كيفيّة الصلوة،
 ص ٧٧، ح ٧٥؛ كما في البحار، ج ٨٥، باب الركوع وأحكامه، ص ٢١٠؛ والوسائل، ج ٤باب ١ من أبواب الركوع،
 ص ٢٠٠، ح ١، نقلاً عنها.

٢٩ ــ الكافي، ج ٣، السجود والتسبيح والدعاء فيه، ص ٣٢١، ح ١؛ والتهذيب، ج ٢، باب في كيفيّة الصلوة، ص ٧٧، ح ٣٣؛ كما في البحار، ج ٥٥، باب السجود وآدابه، ص ١٣٧؛ والوسائل، ج ٤، باب استحباب الدعاء بالمأثور في السجود، ص ١٩٥، ح ١، نقلاً عنها.

ثمّ تكبّر، واسجد السجدة الثانية كالاولى، ثمّ ارفع رأسك وتجلس متورّكاً هنيئة، وهي جلسة الاستراحة. ثمّ قم رافعاً ركبتيك قبل كفّيك، معتمداً عليها، قائلاً: «بحول الله وقوّنة أقوم وأقعد وأركع وأسجد.» وإذا انتصبت فاقرأ «الحمد» وسورة كما مرّ في الاولى، وأفضلها «التوحيد». ثمّ تسكت بقدر نفس، ثمّ تكبّر للقنوت وتقنت به «كلمات الفرج» رافعاً كفّيك تلقاء وجهك، مستقبلاً ببطنيها الساء، ناظراً اليها، ضاماً أصابعها ماعدا الابهامين، وتقول بعدها: «اللهم من كان أصبح وأمسى وله ثقة أو رجاء غيرك، فأنت ثقتي ورجائي؛ با أجود من سئل! و يا أرحم من استرحم! ارحم ضعني [ ومسكنتي ] وقلة حيلتي، وامن علي بالجنة، وفك رقبتي من النار، وعافني في نفسي وفي جميع أموري، برحمتك يا أرحم الراحمين.» ٣١

ومن أراد التطويل في القنوت، فليضف الى ذلك ماشاء. ثمّ ترفع يديك بالتكبير واركع واسجد السجدتين كمامر، ثمّ اجلس للتشهد متورّكاً ناظراً الى حجرك، وتقول: «بسم الله وبالله وخير الأساء لله، أشهد أن لا اله إلا الله وحده لاشريك له، وأشهد أنّ محمّداً عبده ورسوله أرسله بالحق بشيراً ونذيراً بين يدي الساعة، وأشهد أنّ ربّي نعم الربّ، وأن محمّداً نعم الرسول. اللّهمّ صلّى على محمّد وآل محمّد، وتقبل شفاعته في أمّنه، وارفع درجنه.» ٣٢

ثم تحمد الله مرتين أو ثلاثاً، والواجب منها الشهادتان والصلاة على النبي وآله \_ صلوات الله عليهم \_ .ثم سلم ناوياً به الخروج من الصلاة، فتقول: «السلام عليكم ورحة الله وبركاته.» قاصداً به الأنبياء والأئمة والحفظة \_ عليهم السلام \_ ، مؤمياً بمؤخر عينيك الى يمينك. هذا كله عن أئمة الهدى \_ صلوات الله عليهم \_ .

### هداية: آداب صلاة الجماعة:

يشترط في امام الصلاة العدالة الظاهرة؛ أي: كونه غير معلوم الفسق،

٣١ \_ مصباح الكفعمي باب في تعقيب صلوة الصبح ص ٦٤؛ ومفتاح الجنّات، ج ١، ص ٥٥؛ ومصباح الشيخ، ص ٢٧٧؛ كما في البحار، ج ٨٥، باب آخر في القنوتات الطويلة، ص ٢٦٠، نقلاً عنه.

٣٧ \_ التهذيب، ج ٢، باب في كيفية الصلوة، ص ٩٩، ح ١٤١؛ والوسائل، ج ٤، باب كيفية التشهد، ص ٩٨، ح ٢٠ نقلاً عنه؛ والبحار، ج ٨٥، باب التشهد وأحكامه، ص ٢٩٠، ح ٢٢.

وينبغي أن يكون أفضل القوم في العلم والقراءة، وأن يسوّي الصفوف أوّلاً، وينوي الامامة لينال الفضل، فان لم ينوصخت صلاة القوم اذا نووا الاقتداء، ونالوا فضل القدوة، وأن يرفع صوته بالأذكار سوى الستّ الافتتاحية المستجة ودعواتها، ولايرفع المأموم صوته إلا قدر مايسمع نفسه، ولايقرأ خلف الامام المرضي فانّه حرام، إلا اذا لم يسمع في الجهريّة ولاهمهمة، و يذكر الله في السريّة حال قراءة الامام، ولايتقدم على الامام في شيء من الأذكار والأفعال، ولا المكان، بل امّا أن يساويه أويتأخر عنه، والتأخير أفضل. وان كان واحداً، قام عن يمين الامام؛ ولايقف وحده، بل يدخل الصق او يجرّ الى نفسه غيره و يتمّم الخلل؛ فني الحديث: «ما من خطوة أحبّ الى الله من خطوة تمشيها تصل بها صفّاً.» "" ويدرك الركعة والفضيلة بادراك الركوع، ويجعله أول صلاته فيتم مابق عليه في أولتيه، ان كانتا أخيرتي الامام. وان لحقه في سجدته الأخيرة نال الفضل و يستأنف صلاته. وان كان في التشهد الأخير، يتبعه ناوياً و يقوم من غير تجديد نيّة، ولا يخص الامام نفسه بالدعاء، فانّه خيانة، ولايقوم من مصلاة الى أن التخفيف في يتم المسبوقون صلاتهم، و يصلّي صلاة أضعف من خلفه، فانّ التخفيف في بيتم المسبوقون صلاتهم، و يصلّي صلاة أضعف من خلفه، فانّ التخفيف في يتم المسبوقون صلاتهم، و يصلّي صلاة أضعف من خلفه، فانّ التخفيف في المعاءة مؤكّد فيه.

# هداية: آداب التعقيب بعد الصلاة:

فاذا فرغت من الصلاة، تشرع في التعقيب، فانّه أفضل من الصلاة تنفّلاً، وأبلغ في طلب الرزق من الضرب في البلاد، والأذكار الواردة فيه من أصحاب العصمة سلام الله عليهم لل كثيرة جدّاً، فليطلب من مظانّها. وأفضلها «تسبيح الزهراء عليها السلام لله وهو أفضل من صلاة ألف ركعة في كلّ يوم، كذا عن الصادق عليه السلام لله ""

واذا وجدت من نفسك كلالاً، فاقطع التعقيب، ولا تكلَّفها اكماله من

٣٣ ـــ لم نعثر عليه فيما بأيدينا من المآخذ.

٣٤ ــ الكافي، ج ٣، باب التعقيب بعدالصلوة، ص ٣٤٣، ح ١٥؛ والتهذيب، ج ٢، باب في كيفيّة الصلوة، ص ١٠٥، ح ٢١٧؛ وثواب الأعمال، ص ١٩٦، ح ٣؛ و الوسائل، ج ٤، ص ١٠٢٤، ح ٢، نقلاً عنها.

دون ميلها اليه واقبالها عليه، فان التوجه والاقبال روح العبادة والدعآء. وتجلس في مصلاً ك بعد فراغك من صلاة الصبح الى أن تطلع الشمس، وان لم تكن مشتغلاً بالتعقيب، فانه ستر من النار؛ قال بعض العلماء: «وليكن أوقاتك بعد الصلاة إلى طلوع الشمس موزّعة على أربع وظائف: وظيفة في الأذكار والتسبيحات تكرّرها في سبحة، ووظيفة في الدعوات، ووظيفة في قراءة القرآن، ووظيفة في المتفكّر في ذنوبك وخطاياك وتقصيرك في عبادة مولاك وتعرّضك لعقابه الألم وسخطه العظم.»

وترتب بتدبيرك أورادك في جميع يومك لتدارك به مافرط من تقصيرك ، وتحذّر به من التعرّض لسخط الله في يومك، فتنوي الخير لجميع المسلمين، وتعزم أن لا تشتغل في جميع نهارك إلا بطاعة الله تعالى، وتفصّل في قلبك الطاعات التي تقدر عليها وتختار أفضلها، وتتأمّل في تهيّة أسبابها لتشتغل بها. ولا تدع التفكّر في قرب الأجل، وحلول الموت القاطع للأمل، وخروج الأمر من الاختيار، وحصول الحسرة والندامة بطول الاغترار.

## هداية: آداب سجدتي الشكر:

فاذا فرغت من التعقيب، فتسجد سجدتي الشكر، وتطيل فيها، وتفترش ذراعيك، وتلصق صدرك و بطنك بالأرض، وتبالغ في التضرّع والدعاء، وتأتي بالأذكار المروية فيها عن مولانا الكاظم عليه السلام. منها ماروي أنّه كان يقول فيها بصوت حزين، ودموعه تجري: «ربّ عصيتك بلساني ولوشئت وعزّتك لأخرستني، وعصيتك ببصري ولوشئت وعزّتك لأ كمهتني، وعصيتك بسمعي ولوشئت وعزّتك لأصممتني، وعصيتك بيدي ولوشئت وعزّتك لكنعتني، وعصيتك برجلي ولوشئت وعزّتك للخنعتني، وعصيتك برجلي ولوشئت وعزّتك المقمتني، وعصيتك برجلي ولوشئت عزتك علية، ولوسئت على التي أنعمت بها على، وليس هذا جزاؤك متى.»

ثمّ يقول: «العفو، العفو» ألف مرّة، ثمّ يلصق خدّه الأيمن بالأرض و يقول ثلاث مرّات بصوت حزين: «بؤت اليك بذنبي، عملت سوء وظلمت نفسي، فاغفر لى [ذنوبي]، فاتّه لا يغفر الذنوب غيرك يامولاي.»

ثم يلصق خده الأيسر بالأرض و يقول ثلاث مرّات: «ارحم من أساء واقترف واعترف.» ""

# هداية: آداب صدر النهار:

وممّا تعمل به في صدر النهار التصدّق بمها تيسر وان كان حقيراً، فان البلاء لايتخطّاها ويقي الله بها شرمّاينزل في ذلك اليوم، وتمسح وجهك بماء الورد، كيلايصيبك في ذلك اليوم بؤس ولافقر، وتأكل احدى وعشرين زبيبة حراء، لئسلا تعتل إلا علّة الموت، ثمّ تتغذّى بنيّة التقوّي على العبادة بآدابه وأدعيته؛ بأن تغسل يديك، وتجلس على يسارك جلسة العبد من غيرتر بع، وتسمّي وتحمد الله على كلّ لون، بل كلّ اناء، وتقول عند الشروع فيه: «الحمد لله الذي يطعم ولايطعم، ويجبر ولايجار عليه، ويستغني ويفتقر اليه. اللهم لك الحمد على ما رزقتنا من طعام وادام في يسر وعافية من غير كدّمنا ولامشقّة. بسم الله خبر الأساء [بسم الله]، وهو ربّ الأرض والساء، بسم الله الذي لايضر مع اسمه شيء [في الأرض ولا في الساء]، وهو السميع العلم. اللهم أسعدني في مطعمي هذا بخيره، وأعذني من شرّه، وأمنعني بنفعه، وسلمني ضرّه.» ""

وتكرّر حمدا الله سبحانه في أثناء الأكل، وتبدأ بالملح وتختتم به، أو بالحلل، ولا تأكل اللحم في اليوم الواحد مرّتين، وتأكله في كلّ ثلاثة أيّام، ولا تتركه أربعين يوماً، ولا تهنك العظم، بل تبقي فيه بقيّة للجنّ، وتطيل الجلوس على المائدة، وتصغّر اللقم، وتجوّد المضغ، وتقلّل النظر الى وجوه الجلساء، وتلعق الأصابع والقصعة، وتقول عند الفراغ: «الحمد لله الذي أطعمنا في جائعين، وسقانا في ظمآنن، وكسانا في عارين، وهدانا في ضالين، وهلنا في راجلين، وآوانا في ضاحن، وأخدمنا

٣٥ ــ الكافي، ج ٣، باب السجود، ص ٣٢٦، ح ١١؛ والتهذيب، ج ٢، باب في كيفيّة الصلوة، ص ١١١ ح ١٨٦؛ والوسائل، ج ٤، باب استحباب الدعاء في سجدة الشكر، ص ١٠٧٩، ح ٥، نقلاً عنها. لكنّ المؤلّف غير عبارة الراوي في ارجاع الضمائر.

٣٦ مكارم الأخلاق، باب السابع، ص ٢٦٦؛ والبحار، ج ٦٦، باب التسمية والتحميد والدعاء، ص ٣٦. نقلاً عنه.

# في عانين، وفضّلنا على كثير من العالمين.» ٣٧

ثم تخلّل وتــــذف مـاخرج من بين الاسنان بالخلاف، وتبتلع ماخرج باللسان.

وتأكل مايشتهيه أهلك، لاماتشتهيه أنت دونهم. واذا شربت تقول عند الشروع: «الحمد لله منزل الماء من الساء، ومصرّف الأمركيف يشاء، بسم الله خير الأسا.» ٣٨

وتقول بعده: «ألحمد لله الذي سقانا ماءً عذباً ولم يجعله أجاجاً بذنوبي.» أمّ تذكر الحسين عليه السلام وتلعن قاتليه. وان شربت بثلاث أنفاس تحمد الله في كل نفس، وجبت لك الجتة، إلا أن يكون المناول حرّاً، فبنفس واحد. ولا تكثر من شرب الماء، فانه مادة كلّ داء، ولا تشرب عبّاً ولا من جانب العروة ولاموضع الكسر، بل تشرب مصّاً ومن شفتك الوطي وقائماً باللهل.

# هداية: آداب مابق من الاوقات من صدر النهار:

ثم ما فضل ممّا ذكر من أو قاتك، فلك فيها أربع حالات على ماذكره بعض العلماء:

### الحالة الاولى:

وهي الأفضل، أن تصرفه الى طلب العلم النافع في الدين دون الفضول الذي أكبّ الناس عليه وسمّوه علماً، والعلم النافع مايزيد في خوفك من الله، ويزيد في معرفتك بعبادة ربّك، ويقلّل من رغبتك في الدنيا، ويزيد في رغبتك في الآخرة، ويفتح بصيرتك بآفات أعمالك

٣٧ \_ نـفس المصادر؛ وأيضاً في المحاسن، كتاب المآكل؛ والكافي، ج ٦، بأدنى تفاوت؛ والوسائل، ج ١٦ ص د ٤٨٦، ح ١، نقلاً عنها.

٣٨ \_ مكارم الأخلاق، باب السابع، ص ١٧٤؛ والبحار، ج ٦٦، باب آداب الشرب، ص ٤٧٥، نقلاً عنه. ٣٩ \_ نفس المصادر. حتى تحترز منها، و يطلعك على مكائد الشيطان وغروره وكيفية تلبيسه على العلماء السوء، حتى عرضهم لمقت الله وسخطه؛ حيث أكلوا الدنيا بالدين، واتخذوا العلم وسيلة الى أخذ أموال السلاطين، وأكل أموال الأوقاف واليتامى والساكين، وصرف همتهم طول نهارهم الى طلب الجاه والمنزلة في قلوب الخلق، واضطرهم بذلك الى المرافاة والمساراة والمناقشة والمباهاة.

وقد جمع العلماء \_ رحمهم الله \_ في هذا الفنّ من العلم النافع كتباً، فان كنت من أهله، فحصّله واعمل به، ثمّ علّمه وادع اليه. فمن علم ذلك وعمل به ودعا اليه، فذلك يدعى عظيماً في ملكوت السماء.

فاذا فرغت من ذلك كله، وفرغت من اصلاح نفسك ظاهراً و باطناً، وفضل شيء من أوقاتك، فلابأس أن تشتغل بعلم المذهب من الفقه، لتعرف به الفروع النادرة في العبادات، وطريق التوسط بين الخلق في الخصومات عند اكبابهم على الشهوات، فذلك أيضاً بعد الفراغ من هذه المهمّات من جملة فروض الكفايات كما يأتي.

فان دعتك نفسك الى ترك ما ذكرناه من الأوراد والأذكار اشتغالاً بذلك، فاعلم أنّ الشيطان قد دسّ الى قلبك الداء الدفين، وهو حبّ المال والجاه؛ فايّاك أن تغترّ به! فتكون ضحكة له، يهلكك ثمّ يسخر بك. وان جرّ بت نفسك مدّة في الأوراد والعبادات، فكانت لا تستقلّها كسلاً عنها، ولكن إن طهرت رغبتك في تحصيل العلم النافع، ولم ترد به الا وجه الله، فدلك أفضل من نوافل العبادات مها صحّت النيّة، ولكنّ الشأن في صحّة النيّة، فهي معدن غرور الجهال ومزلّة أقدام الرجال.

### الحالة الثانية:

أن لا تقدر على تحصيل العلم، ولكن تشتغل بوظائف العبادات من الذكر والقرائات والتسبيحات والصلوات، فذلك من درجات العابدين وسير الصالحين، وتكون بذلك أيضاً إن شاء الله تعالى من الفائزين.

### الحالة الثالثة:

أن تشتغل بما يصل به خير الى المسلمين، و يدخل به سرور على قلوب المؤمنين، أو يتيسر به الأعمال الصالحة للصالحين؛ كخدمة الفقهاء والعلماء من أهل الدين، والتردد في أشغالهم، والسعي في اطعام الفقراء والمساكين، أوالتردد مثلاً على المرضى بالعيادة، وعلى الجنائز بالتشييع. فكل ذلك أفضل من النوافل، فان هذه عبادات وفيها رفق للمسلمين.

### الحالة الرابعة:

أن لا تقوى على ذلك واشتغلت بحاجاتك اكتساباً على نفسك أوعلى عيالك، وقد سلم المسلمون منك، وأمنوا من لسانك و يدك، وسلم منك دينك اذلم ترتكب معصية، فتنال بذلك درجة أصحاب اليمين؛ اذ لم تمكن من الترقي الى مقامات السابقين، وهذا أقل الدرجات في مقامات الدين، وما بعد هذا فهي مراتع الشياطين؛ وذلك أن تشتغل والعياذ بالله بها يهدم دينك، أو تؤذي عبداً من عباد الله، فهذه رتبة الهالكين. فايّاك أن تكون في هذه الطبقة!

واعلم أنّ العبد في حقّ دينه امّا سالم وهو المقتصر على أداء الفرائض وترك المعاصي، أو رابح وهو المتطوّع بالقربات والنوافل، أو خاسر وهو المقصّر عن اللوازم. فان لم تقدر أن تكون رابحاً، فاجتهد أن تكون سالماً، وايّاك أن تكون خاساً!

والعبد في حقّ سائر العباد له ثلاث درجات:

#### الاولى:

أن يـنـزل في حقّهم منزلة الكرام البررة من الملائكة، وهو أن يسعى في أغراضهم رفقاً بهم، وإدخالاً للسرورعلى قلوبهم.

#### الثانية:

أن ينزل منزلة البهائم والجمادات في حقّهم، فلا ينيلهم خيره، ولكن يكفّ عنهم شرّه.

#### الثالثة:

أن يـنـزل مـنزلة العقارب والحيّات والسباع الضاريات، لايرجى خيره و يـتّـق شـرّه. فـان لم تـقـدر أن تـلحق بأفق الملائكة، فاحذر أن تنزل عن درجة البهائم والجمادات الى مراتب العقارب والحيّات.

فان رضيت لنفسك النزول من أعلى عليّن، فلا ترض لها بالهويّ في أسفل السافلين، فلعنّك أن تنجو كفافاً، لاعليك ولالك. فعليك في بياض نهارك أن لا تشتغل إلا بما ينفعك في معادك أو معاشك، الذي لا تستغني عن الاستعانة به على معادك. فان عجزت عن القيام بحقّ دينك مع مخالطة الناس، وكنت لا تسلم، فالعزلة أولى بك، فعليك بها؛ ففيها السلامة. فان كانت الوساوس في العزلة تجاذبك الى مالايرضاه الله تعالى، ولم تقدر على قمعها بوظائف العبادات، فعليك بالنوم، فهو أحسن أحوالك وأحوالنا اذ عجزنا عن الغنيمة، فرضينا بالسلامة في الهزيمة. فواحسرتاه على من سلامة حياته في تعطيل حياته؛ اذ النوم أخ الموت، وهو تعطيل للحياة والتحاق بالجمادات.

### هداية: آداب صلاة الظهر:

ينبغي أن تستعد قبل الزوال لصلاة الظهر. فتقدّم القيلولة ان كان لك قيام بالليل وسهر في الخير، فان فيها معونة على القيام والصيام. والقيلولة من غير قيام كالتسخّر من غير صيام بالنهار. ثمّ تجهد أن تستيقظ قبل الزوال وتتوضّأ، وتحضر المسجد وتصلّي التحيّة، وتنتظر الوقت؛ فني الحديث: «اذا زالت الشمس، فتحت أبواب الساء وأبواب الجنان، واستجبب الدعاء، فطوبي لمن رفع له عمل صالح.» "

وفي روايـة: «أنّها الساعة التي يؤتّى فيها بجهنّم يوم القيامة، فما من مؤمن يوافق تلك الساعة أن يكون ساجداً أوراكعاً أوقائماً، إلا حرّم الله جسده على النار. » ٢١

٤٠ الفقيه، ج ١، باب في فضل الصلوة، ص ١٣٥، ح ١٢؛ والوسائل، ج ٣، باب ١٢ من أبواب المواقيت،
 ص ١٣١، ح ٢، نقلاً عنه؛ كما في فلاح السائل، الفصل السادس عشر، ص ٩٦؛ والبحار، ج ٨٧، باب نوافل الزوال
 وتعقيبها، ص ٥٥، ح ٨، نقلاً عنه.

٤١ \_ لم نجده في المآخذ.

و ينبغي القيام الى الصلاة في أوّل وقتها، فريضة كانت أو نافلة، إلا مااستثني؛ فانّ لأوّل الوقت فضلاً على آخره كفضل الآخرة على الدنيا، وأوّل الوقت رضوان الله، وآخره عفو الله. وأوّل ماتفعله عند تحقّق الزوال أن تقول: «سبحان الله، ولا اله إلا الله، والحمد لله الذي لم يتخذ ولداً، ولم يكن له شريك في الملك، ولم يكن له ولى من الذل، وكبرة تكبيراً.» <sup>13</sup>

تُم بادر الى الوضوء، ثم تشرع في نافلة الزوال وهي الثمان الركعات، المسماة بصلاة الأوّابين، وتقول بعد كلّ ركعتين منها: «اللّهمّ اتّي ضعيف فقوّفي رضاك ضعفى، وخذ الى الخيربناصيتي، واجعل الايمان منهى رضاي، وبارك لي فيا قسمت لي، وبلّغنى برحمتك كلّ الذي أرجومنك، واجعل لي ودّاً وسروراً للمؤمنين، وعهداً عندك . ""

وتصلّي الأخيرتين منها بين الأذانين، لتفصّل بهما بينها، وتقول بعد الاقامة: «اللّهمّ ربّ هذه الدعوة النامّة والصلاة القائمة، بلغ محمّداً صلى الله عليه وآله الدرجة والوسيلة، والفضل والفضيلة؛ بالله أستفتح، وبالله أستنجح، وبمحمّد صلّى الله عليه وآله أتوجّه. اللّهممّ صلّ على محمّد وآل محمّد، واجعلني بهم عندك وجيماً في الدنيا والآخرة، ومن المقرّبن. » أنه

ثم اشتغل بصلاة الظهر راعياً ماراعيته في صلاة الصبح من الأعمال، وخافت في القراءة بماعدا «البسملة». وتقرأ في الركعة الأولى سورة «الأعلى» أو «الشمس» أو ماشابهها في الطول، وفي الثانية «التوحيد». وانهض من التشهد الأول آتياً بما مر عند نهوضك الى ثانية الصبح، واقرأ «الحمد»، أو سبح «التسبيحات الأربع» أو ثلاثاً منها لاسيما الأول، فان ثلثتها وأضفت اليها الاستغفار فهو أفضل، وأقله «سبحان الله» ثلاثاً. ثم تكبر للركوع رافعاً يديك كما مرة، واركع واسجد على قياس مامرة. ثم انهض وآت بركعة أخرى كذلك.

٤٢ \_ الفقيه، ج ١، باب ركودالشمس، ص ١٤٥، ح ١؛ والوسائل، ج ٣، باب ١٢ من أبواب المواقيت، ص ١٢١، ح ١، نقلاً عنه؛ ومصباح الشيخ، ص ٢٩٠.

٣٦ \_ فلاح السائل، الفصل السابع عشر، ص ١٣٧؛ ومصباح الشيخ، ص ٣٦؛ والبحار، ج ٨٧، باب نوافل
 الزوال وتعقيبها، ص ٣٣، ح ١٨، نقلاً عنها؛ ومفتاح الجئات، ج ١، ص ٥٠.

<sup>\$ 1</sup> \_ فلاح السائل، الفصل الثامن عشر، ص ١٥٥؛ ومصباح الشيخ، ص ٢٧؛ ومفتاح الجنّات، ج ١، ص

ثمّ تشهّد وتسلّم وتعقّب بالتعقيبات العامّة والمختصّة بالظهر كما هي مذكورة في مواضعها. ثمّ تسجد سجدتي الشكر، وتقول فيها ما مرّ في الصبح أو ذكراً آخر.

تُم تقوم الى ثمان ركعات العصر. ثم تؤذن وتقيم، وتفصّل بينها بسجدة، تدعوفيها بما مرّ. ثمّ اشتغل بصلاة العصر مراعياً جيع الآداب السابقة، وتقرأ في الأولى مثل «الفتح» و «التكاثر»، وفي الثانية «التوحيد»، وتأتي بالتعقيبين والسجدتين، وآخر ماتدعو به أن تقول: «اللّهمّ انّي وجّهت وجهي اليك، وأقبلت بدعائي عليك، راجياً اجابتك، طامعاً في مغفرتك، طالباً ما وأيت به على نفسك، مستنجزاً وعدك ؛ اذ تقول: «أدعوني أستجب الكم» فصل على محمّد وآل محمّد، وأقبل الي بوجهك، واغفرلي وارحمى، واستجب دعائي يا اله العالمن.» "أ

# هداية في تنظيم الأوقات:

وينبغي أن لا تكون أوقاتك مهملة، فتشتغل في كلّ وقت بما اتفق كيف اتفق، بل ينبغي أن تحاسب نفسك، وترتب وظائفك في نهارك وليلك. لكلّ وقت شغلاً لا تتعدّاه، ولا تودع فيه سواه تظهر بركة الأوقات. فأمّا من ترك وقته مهملاً سدى اهمال البهائم، لايدري بماذا يشتغل في كلّ وقت، فتنقضي أكثر أوقاته ضايعة. وأوقاتك عمرك، وعمرك رأس مالك، وعليه تجارتك، وبه وصولك الى نعيم الأبدي في جوار الله تعالى. فكلّ نفس من أنفاسك جوهر لاقيمة له؛ اذ لابدل له، فاذا فات فلا عود له. فلا تكن كالحمق، في مال يزيد وعمر ينقص، فلا تفرح إلا بزيادة علم أو عمل، فانها رفيقاك يصحبانك في القبر عيث يتخلّف عنك أهلك ومالك وولدك وأصدقائك

# هداية: آداب المغرب:

ثمّ اذا اصفرت الشمس فتجهد أن تعود الى المسجد قبل الغروب،

٤٥ – ح. ل: «متنجزأ».

٦٦ ــ فلاح السائل، الفصل التاسع عشر، ص ١٨٥؛ و مصباح الكفعمي، باب في تعقيب صلاة العصر، ص
 ٣٧؛ والبحار، ج ٨٦، باب ساير ما يستخبّ عقيب كلّ صلاة، ص ١٧، ح ١٣.

وتشتغل بالتسبيح والاستغفار، فانّ فضل هذا الوقت كفضل ماقبل الطلوع؛ قال الله تعالى: «وسبّح بحمد ربّك قبل طلوع الشمس وقبل الغروب.» \*\*

فاذا تحققت بدخول الوقت، أتيت بـ «الكلمة النوحية» عشر مرّات كها مرّت، وتبادر الى الصلاة، فانّ وقت فضيلتها ضيق، وتفصّل بين أذانيها بسكتة أو جلسة تدعوفيها. ثمّ افتتح الصلاة مراعياً للآداب السالفة، وتختار من السور ماقرأته في العصر، وتأتي بعدها بتسبيح الزهراء \_عليها السلام \_، وتقوم الى أربع ركعات النافلة، فانّ وقتها ضيق، فان أحببت التطويل في التعقيب أتيت بعدها.

فاذا تحققت ذهاب الشفق المغربي، فينبغي أن تبادر الى الأذان والاقامة آتياً بالأدعية قبل الاقامة و بعدها. ثمّ اشرع في العشاء مفتتحاً داعياً كما مرّ، وتقرأ فيها ما قرأته في الظهر، وتطيل القنوت والتعقيب، لأنّك في سعة من الوقت، إلا اذا كنت اماماً، فلا تطيل في القنوت. ثمّ تسجد سجدتي الشكر، وتبالغ فيها بالدعاء والتضرع، وتأتي بالأذكار المروية فيها. ثمّ تصلّي ركعتين الوتيرة حالساً، وتقرأ في الأولى «الملك» أو «الواقعة»، وفي الثانية «التوحيد». ثمّ تقرأ الآيتين من آخر «البقرة»؛ ففي الحديث (انها] من كنوز الجنة كتبها الرهن بيده قبل أن يخلق الخلق...؛ من قرأهما بعد العشاء الآخرة، أجزأتاه عن قيام اللهلي من المناه المناء الأخرة، أجزأتاه عن قيام اللهلي من المناه ا

وفي رواية: «من قرأهما في ليلة كفتاه.» ٢٠

### هداية: آداب النوم:

فاذا أردت الـنـوم فـابـسـط فـراشك مستقبلاً للقبلة، ونم على يمينك كما يضطجع الميّت في لحده.

واعلم أنَّ النوم مثل الموت، والتيقظ مثل البعث، فلعلَّ الله يقبض

٤٧ ـ ق/ ٣٩.

٤٨ ـــ راجع الدرالمنثور وأنوار التنزيل والكشاف، ذيل آيتين من آخر سورة البقره.

٤٩ \_\_ محمع البيان، ذيل آخر آية من سورة البقرة؛ وصحيح البخاري، الجزء السادس، باب فضل البقرة، ص ٢٣٦؛ وسنن المترمذي، الجزء الرابع، باب ماجاء في آخر سورة البقرة، ص ٤٤؛ والدرالمنثور، الجزء الأول، ص ٣٧٨، نقلاً عنها.

روحك في ليلتك، فكن مستعدًاً للقائة بأن تنام على طهارة؛ قال الصادق ـــعليه السلام ـــ: «من تطهّر ثمّ آوى الى فراشه، بات وفراشه كمسجده.» °°

وتكون وصيتك مكتوبة تحت وسادتك، وتنام تائباً عن الذنوب مستغفراً، عازماً على أن لا تعود الى معصية، واعزم على الخير لجميع المسلمين ان بعثك الله تعالى، وتذكر أنك مضطجع في اللحد كذلك وحيداً فريداً، ليس معك إلا عملك، ولا تجزى إلا بسعيك، ولا تستجلب النوم تكلّفاً بتمهيد الفرش الوطيئة، فانّ النوم تعطيل للحياة، إلا اذا كانت يقظتك و بالاً عليك، ونومك سلامة لدينك.

واعلم أنّ الليل والنهار أربع وعشرون ساعة. فلا يكونن نومك بالليل والنهار اكثر من شماني ساعات، فيكفيك ان عشت ستين سنة أن تضيّع منها عشرين سنة، وهو الثلث. وتعدّ عند النوم سواكك وطهورك، وتعزم على قيام الليل أوعلى القيام قبل الصبح، فانّ فخر المؤمن وزينته في الدنيا والآخرة الصلاة في آخر الليل، وفي الصحيح: «ليس من عبد إلا وهوبوقظ في كلّ ليلة مرّة أومرّتين، فان في آخر الليل، وفي الصحيح: «ليس من عبد إلا وهربوقظ في كلّ ليلة مرّة أومرّتين، فان في آخر الليل، وفي الصحيح: «قيل من عبد إلا وهوبوقظ في كل ليلة مرة أومرّتين، فان في أذنه. أولا يرى أحدكم أنّه اذا قام ولم يكن ذلك عنه، قام وهومتختر ثقيل كسلان؟» ١٥ قوله: «فخج الشيطان» بالخاء المعجمة والجيم نوع من المشي رديء، وهو أن يتقارب صدر القدمين و يتباعد العقبان، وهو كناية عن تلاعب الشيطان به.

وفي الصحيح عن الصادق ـعليه السلام ـ: «انّ في الليل ساعة لا يوافقها عبد مسلم يصلّي ويدعوالله فيها إلا استجاب له في كلّ ليلة.» قيل: أصلحك الله فأيّة ساعة هي من الليل؟ قال: «اذا مضى نصف الليل [الى ثلث الباقي].» ٢٠

١٥ ــ الفقيه، ج ١، باب مايقول الرجل اذا آوى الى فراشه، ص ٢٩٦، ح ١؛ و ثواب الأعمال، ص ٣٥؛ ومكارم الأخلاق، باب العاشر، ص ٣٣٣؛ والبحار، ج ٧٦، باب فضل الطهارة عندالنوم، ص ١٨٢، ح ٣، و ٦، نقلاً عنها.

١٥ — الفقيه، ج ١، باب في وقت صلاة الليل، ص ٣٠٣، ح ٨؛ والمحاسن، كتاب عقاب الأعمال، ص ٨٦؛
 والبحار، ج ٨٧، باب أصناف الناس في القيام عن فرشهم، ص ١٦٦، ح ٢، نقلاً عنه.

٣٠ ــ الكافي؛ ج ٢، باب الأوقات والحالات التي ترجى فيها الاجابة، ص ٤٧٨، ح ١٠، وج ١٣ باب صلوة

وفي الصحيح عنه عليه السلام ... «كان في وصية رسول الله ... صلّى الله عليه وآله للعلي ... عليه السلام ... وعليك بصلاة الليل، وعليك بصلاة الليل، وعليك بصلاة الليل.» "

الليل.» "

والأخبار في فضلها كثيرة جدًاً.

وتقول عند منامك: «باسمك اللهمَّ أحبى وباسمك أموت» ٥٠

ثم تقول: «اللّهم انّي أسلمت نفسي اليك، ووجّهت وجهي اليك، وفوّضت أمري اليك، وأجأت ظهري اليك، وتوكلّت عليك رهبة منك ورغبة اليك، لاملجأ ولامنجامنك إلااليك، آمنت بكتابك الذي أنزلت، وبرسولك الذي أرسلت». ٥٩

ثم تسبّح تسبيح الزهراء \_عليها السلام \_، وتقرأ «آية الكرسي»؛ ففي الحديث: «من قرأها اذا أخذ مضجعه، آمنه الله على نفسه وجاره وجار جاره والأبيات حوله.» ٥٦

وآخر الكهف: «قل انّا أنا بشر مثلكم ــ الآية.» <sup>٥٠</sup>؛ فني الحديث: «من قرأ هذه الآية عند منامه، سطع له نور الى المسجد الحرام حشو ذلك النور ملائكة يستغفرون له حتى يصبح.» <sup>٥٠</sup>

وفي روايـة: «مـامـن عـبـد يقرأ آخر الكهف حين ينام، إلا استيقظ في الساعة التي

النوافل، ص ٤٤٧، ح ١٩؛ ومكارم الأخلاق، باب العاشر، ص ٣٦٦؛ والبحار، ج ٩٣، باب الأوقات التي يرجى فيها الاجابة، ص ٣٤٥، نقلاً عنه.

٣٥ \_ الفقيه، ج ١، باب صلاة الليل، ص ٣٠٧، ح ١؛ والوسائل، ج ٣، باب ٢٥ من أبواب أعداد الفرائض ونوافلها، ص ٣٧، ح ٥؛ والبحار، ج ٨٧، باب فضل صلاة الليل، ص ١٩٧، ح ٤٢، وص ١٦٢، ح ٥٤.

و \_ الكافي، ج ٢، باب الدعاء عند النوم والانتباه، ص ٥٣٩، ح ١٦؛ والفقيه، ج ١، باب مايقول الرجل النام من النوم، ص ٤٣٥، والبحار، ج ٨٨، باب آداب النوم والانتباه، ص ١٧٣، ح ٤، نقلاً عنه.

ه ٥ \_ الفقيه، ج ١، باب مايقول الرجل اذاآوى الى فراشه، ص ٢٩٦، ح ٢؛ ومكارم الأخلاق، باب العاشر، ص ٣٣٣؛ والبحار، ج ٧٦، باب القرائة والدعاء عندالنوم والانتباه، ص ١٩٥، ح ١٢، نقلاً عنه.

٥٦ \_ مكارم الأخلاق، باب العاشر، ص ٣٣٤؛ والبحار، ج ٧٦، باب القرائة والدعاء عند النوم والانتباه،
 ص ١٩٦، نقلاً عنه.

۷ه ـــ الكهف / ۱۱۰.

٥٨ ــ الفقيه، ج ١، باب ما يقول الرجل اذا آوى الى فراشه، ص ٢٩٧، ح ٢؛ وفلاح السائل، الفصل
 الثلاثون، ص ٢٨٢؛ والبحار، ج ٧٦، باب القرائة والدعاء عندالنوم والانتباه، ص ٢١٢، نقلاً عنه.

یرید.» ۹۰

أقول: وهذا من المجرّبات التي لاشك فيها. وليأخذك النوم وأنت على ذكر الله وعلى الطهارة، فمن فعل ذلك، عرج بروحه الى العرش، وكتب مصلّياً إلى أن يستيقظ. فان لم تكن على طهارة و بدا لك ذلك، تيمّم بغبار فراشك، فانّه لا يخلوا من فضيلة، وان وجدالماء.

#### هداية:

فاذا استيقظت فارجع الى ماعرفته أولاً، وداوم على هذا الترتيب بقية عمرك ، فان شق عليك المداومة ، فاصبر صبر المريض على مرارة الدواء انتظاراً للشفاء . وتفكّر في قصر عمرك وان عشت مائة سنة ، بالإضافة الى مقامك في الدار الآخرة ، وهي أبد الآباد . وتأمّل أنّك كيف تتحمّل المشقة والذلّ في طلب المدنيا شهراً وسنة رجاء أن تستريح بها عشر سنين مثلاً ، فكيف لا تتحمّل ذلك أياماً قلائل رجاء الاستراحة أبد الآباد ؟ ولا تطول أملك فيثقل عليك عملك ، وقدر قرب الموت ، وقل في نفسك : انّي أتحمّل المشقة اليوم ، فلعلّي أموت غداً ، فان الموت لا يهجم في وقت مخصوص وسن مخصوص وحال مخصوص ولابد من فان الموت لا يهجم في وقت مخصوص وسن مخصوص وحال مخصوص ولابد من إلا مدة يسيرة ، ولعلّه لم يبق من أجلك إلا نفس أو يوم . وقرر هذا على قلبك كلّ يوم وكلّف نفسك الصبر على طاعة الله يوماً يوماً ، فانّك لو قدرت البقاء خسين يوم وكلّف نفسك الصبر على طاعة الله يوماً يوماً ، فان فعلت ذلك ، فرحت عند سنة ، وألزمتها الصبر، لنفرت واستصعبت عليك . فان فعلت ذلك ، فرحت عند الموت فرحاً لاآخر له ، وان سوّفت وتساهلت جاءك الموت في وقت لاتحتسبه ، وتحسّرت تحسّراً لاآخر له . «وعند الصباح تحمد القوم السرى» " «ولتعلمن نبأه بعد حن» . ""

٥٩ ــ الكافي، ج ٢، باب الدعاء عندالنوم والانتباه، ص ٤٥، ح ١٧؛ و الفقيه، ج ١، باب ما يقول الرجل اذا آوى الى فراشه، ص ٢٩٨، ح ٧؛ و مكارم الأخلاق، باب العاشر، ص ٣٣٧؛ والبحار، ج ٢٦، بلب القرائة والدعاء عندالنوم و الانتباه، ص ٢٠٢، ح ٢٠، نقلاً عنه.

٦٠ ـــ مثل مشهور.

٦١ ــ ص /٨٨.

### هداية: آداب الجمعة:

اعلم أنّ الجمعة عيد المؤمنين، وهويوم شريف؛ خص الله به هذه الأمّة، وفرض الجماعة في صلاتة تأليفاً للقلوب وتنظيفاً عن الذنوب، وان كان أكثر المؤمنين عن هذه الفريضة العظيمة في هذا الزمان لني ضلال مبين. وفيه ساعة مبهمة، لايوافيها عبد يسأل الله تعالى فيها حاجة إلا أعطاه، فينبغي أن تستعد لها يوم الخميس بتنظيف الثياب و بكثرة التسبيح والاستغفار عشية الخميس.

فاذا طلع عليك الفجر، تبكّر الى المسجد بعد حلق الرأس وقص الأظفار وأخذ الشارب، والتجنّب عن كلّ ماينفر، والغسل والتزيّن بالثياب البيض، فانسها أحبّ الثياب الى الله، والتطيّب بأطيب ماعندك ، سعياً على سكينة ووقار، قائلاً: «اللّهم من تيناً وتعباً وأعد واستعد لوفادة الى غلوق رجاء رفده وطلب نيله وجوائزه وفواضله ونوافله، فالبك ياسيّدى وفادتي وتهبئي وتعبئي واعدادي واستعدادي رجاء رفدك وطلب نائلك وجوائزك ونوافلك، فلا تخيّب اليوم رجائي؛ يا من لاغيب عليه سائل، ولاينقصه نائل! فاتي لم آتك اليوم بعمل صالح قدمته، ولاشفاعة مخلوق رجوته، ولكن أتيتك مقراً بالظلم والاسائة الى نفسي، لاحجة لي ولاعذر، فأسألك يارب أن تعطيني مسألي، وتقلبني برغبي، ولا ترذي مجبوهاً ولاخائباً، ياعظم ياعظم ياعظم، لا اله إلا أنت، اللهم صل على محمد برغبي، ولا ردي خبر هذا اليوم الذي شرّفته وعظمته، تغسلني فيه عن جميع ذنوبي وخطاباي، وردني من فضلك الك أنت الوماب.» 17

واعلم أنّ الناس يتسابقون الى الجنّة بقدر سبقهم الى الجمعة ثمّ اذا دخلت الجامع فاطلب الصق الأوّل، فان اجتمع الناس فلا تتخطّ رقابهم، ولا تمرّ بين أيديهم، واجلس بقرب حافط أو أسطوانة حتى لايرّوا بين يديك، ولا تقعد حتّى تصلّي التحيّة، وتنفّل بعشرين ركعة زيادة على الأيّام الاخر

٦٢ ـــ لـمـلّــه (ره) لـفّــق هــذا الـدعاء من أدعية شـتّـى؛ لأنّ ما نقله بهذه الكيفية لم يوجد في المآخذ، وماورد من دعــاء يــوم الجــمــة مغاير كثيراً لهذا. وأمّا أصل الدعاء فهو في مصباح المتهجد، ص ٢٥٠؛ والبحار، ج ٨٩، باب أعمال يوم الجمعة وآدابه ووظائفه، ص ٣٣٩، ح ٢، نقلاً عنه، وغيرها. بأربع ركعات، وتبالغ في الدعاء وتلاوة القرآن والخضوع، ومها خرج الامام تقطع الصلاة والكلام، وتشتغل بجواب المؤذّن، ثمّ باستماع الخطبة والايقاظ بها، ودع الكلام رأسا في الخطبة؛ ففي الخبر: «أنّ من قال لصاحبه والامام بخطب انصت أو صه فقد لغى، ومن لغى فلا جمعة له.» ٦٣

لأن قوله «أنصت» أو «صه» كلام، فينبغي أن ينهي غيره بالاشارة لا باللفظ. ثم اقتد بالامام كما سبق، فاذا فرغت وسلّمت فتشتغل بالتعقيب والأذكار المروية، وتلازم المسجد الى المغرب أو الى العصر، فتكون حسن المراقبة للساعة الشريفة، فانها مبهمة في جميع اليوم، فعساك أن تدركها وأنت خاشع لله. ولا تحضر في الجامع الحلق ولا مجالس القصاص، بل مجلس العلم النافع، وهو الذي يزيد في خوفك من الله، و ينقص من رغبتك في الدنيا. فكل علم لا يدعوك من الدنيا الى الآخرة، فالجهل أعود عليك منه، فاستعذ بالله من علم لا ينفع. وتكثر الدعاء عند طلوع الشمس وعند الزوال وعند الغروب وعند الاقامة وعند وتكثر الدعاء عند طلوع الشمس وعند الزوال وعند الغروب وعند الاقامة وعند الشريفة في بعض هذه الأوقات. وتجهد أن تتصدق في هذا اليوم عاتقدر عليه وان قل، وتجعل هذا اليوم من الأسبوع خاصاً لآخرتك، فعساه أن يكون كفارة لبقية قل، وتجعل هذا اليوم من الأسبوع خاصاً لآخرتك، فعساه أن يكون كفارة لبقية الأسبوع.

# هداية في الصوم:

وأمّا الصيام، فلاينبغي أن تقتصر منه على صوم رمضان، فتترك المتجارة بالنوافل وكسب الدرجات العالية في الفراديس، فتتحسّر اذا نظرت الى الصائمين، كما تنظر في الدنيا الى الكوكب الدريّ، وهم في أعلى عليّين. فن الأيّام الفاذة المتأكّدة صيامها: أوّل خيس من كلّ شهر وآخر خيس منه، وأوّل أربعاء في العشر الثاني، فانّها تعدل صوم الدهر، وتذهب بوسوسة الصدر،

٦٣ ــ مركب من خبرين: الأول ماورد في حديث المناهي كها نقله الصدوق في الفقيه، ج ١، باب جل من مناهي النبي ــ صلى الله عليه وآله ــ ؛ وأخرجه العاملي في الوسائل ج ٥، باب ١٤ من أبواب صلوة الجمعة، ص ٣٠، ج ٤ نقلاً عنه؛ والثاني ما نقله الشهيد الثاني في رسالة الجمعة، والشيخ النوري (ره) في المستدرك، ج ١، باب ١٢ من أبواب صلوة الجمعة، ص ٤٠٩، ح ٦.

وهي جميع ماجرت به السنة في الصوم، وعليها قبض رسول الله \_ صلّى الله عليه وآله \_ . فان فاتتك تقضيها، فان لم تفعل تصدّق في كلّ يوم بمدّ من طعام. ومن التطوّع صيام «أوّل ذي الحجة» و يوم «الغدير» و«دحوالأرض»، فتعدل كلّ منها صوم ستّين شهراً، والأوّل الى تمام التسع صوم الدهر، و يوم «المولد» و «المبعث»، وهما مع الآخرين هي الأربعة التي يصام فيهنّ. ومنه «رجب» و «شعبان» أو ماتيسر منها، فانّ رجب شهر أميرالمؤمنين \_ عليه السلام \_ ، وشعبان شهر رسول الله \_ صلّى الله عليه وآله \_ ، وانّ رمضان شهر الله، وصوم «عاشوراء» على وجه الحزن دون الفضل والتبرّك .

# هداية في حقيقة الصوم:

لا تطنّق اذا صمت أنّ الصوم هو ترك الطعام والشراب والوقاع؛ فني الحديث: «كم من صائم ليس له من صيامه إلا الجوع والعطش.» أن

بل تمام الصيام بكف الجوارح كلها عمّا كره الله تعالى، بل ينبغي أن تحفظ العين عن النظر الى المكاره، واللسان عن النطق بما لايعنيك، والأذن عن الاستماع الى ماحرم الله تعالى، فان المستمع شريك القائل. وكذلك تكف الجوارح كما تكف البطن والفرج؛ قال الامام الصادق عليه السلام ... «اذا صمت فليصم سمعك وبصرك وشعرك وجلدك وعد أشياء غيرهذا وقال: \_ لايكون يوم صومك كيوم فطرك .» وحمد المعام المعام

وزاد في خبر آخر: «... ودع المراء وأذى الحادم...» ٢٦

وليكن عليك وقار الصيام؛ (([فان] رسول الله صلى الله عليه وآله عليه الله عليه وآله عليه الله عليه الله عليه المرأة تسبّ جاريتها وهي صائمة، فدعا بطعام، فقال لها: كلي!! فقالت: الله صائمة، فقال: كيف تكونين صائمة وقد سببت جاريتك؟ انّ الصوم لبس

٦٤ ـــ البحار، جـ ٩٦، باب آداب الصائم، صر ٢٩٤، ح ٢٤؛ ومسند أحمد، ج ٢، ص ٤٤١. ٦٥ و ٦٧ ـــ الفقيه، ج ٢، باب في آداب الصائم والتهذيب، ج ٤، باب في سنن الصيام، ص ١٩٤؛ والكافي، ج ٤، باب ادب الصائم، ص ٨٧؛ كما في الوسائل، ج ٧، باب ١١ من أبواب آداب الصائم، ص ١٦٦، نقلاً عنها.

٦٦ ــ الكافي، ج ٤، باب أدب الصائم، ص ٨٧، ح ٣؛ والفقيه، ج ٢، باب في آداب الصائم، ص ٦٨، ج ١٠؛ والهذيب، ج ٤، باب في سنن الصيام، ص ١٦٤، ح ٣.

من الطعام والشراب فقط.» ٦٦

وفي الحديث النبوي: « [إنَّها] الصوم جنَّة من النار. يه ١٨٠

فاذا كـان أحدكم صائمًا، فلايرفث ولايجهل، وان امروقاتله أو شاتمه، فليقل: انّي صائم، انّي صائم.

# هداية: آداب الافطار:

ثم اجتهد أن تفطر على طعام حلال، ولا تستكثر فتزيد على ماتأ كله كل ليلة، فلا فرق اذا استوفيت ماتعتاده أن تأكله دفعة أو دفعتين، وانها المقصود كسر شهوتك وتضعيف قوتك لتقوي بذلك على التقوى فاذا أكلت عشية ماتداركت به مافاتك، فلا فائدة في صومك، وقد ثقلت معدتك، وما من وعاء أبغض الى الله تعالى من بطن ملىء من حلال.

فاذا عرفت معنى الصوم، فاستكثر منه مااستطعت، فانّه أساس العبادات ومفتاح القربات؛ ففي الحديث: «قال الله تعالى: كلّ حسنة بعشر أمثالها الى سبعمائة ضعف إلا الصيام، فانّه لي وأنا أجزي به.»

وقال ـــ صلّى الله عليه وآله ـــ: «والذي نفسي بيده لخلوف فم الصائم أطيب عنـد الله مـن ربح المسك، يقول الله عزّوجلّ: وانّا يذر شهوته وطعامه وشرابه لأجلي، فالصيام لي وأنا أجزي به.» \*

# هداية في صلة الأرحام:

وأمّا صلة الأرحام، فقد ورد من الحثّ الأكيد عليها مالامزيد عليه وكذا الوعيد على قطعها؛ قال الله تعالى: «والذين ... يقطعون ما أمر الله أن يوصل

٦٨ - الكافي، ج ٤، باب ماجاء في فضل الصوم والصائم، ص ٦٢، ح ١١ والغميه، ج ٢، باب في فضل
 الصيام، ص ٤٤، ح ١١ والوسائل، ج ٧، باب ٧ من أبواب الصوم المندوب، ص ٢٨٩، ح ١.

٦٩ ـــ سنن الـتـرمذي، ج ٢، باب ماجاء في فضل الصوم، ص ٦٠؛ وسنن النسائي، ج ٤، باب فضل الصيام، ص ١٦٢، بأدنى تفاوت؛ ونظيره في معاني الأخبار، باب نوادر المعاني، ص ٤٠٩، ح ٩١.

٧٠ صحيح البخاري، الجزء الثالث، باب فضل الصوم، ص ٣١، بأدنى تفاوت؛ ونقل صدره في الفقيه، ج
 ٢٠ باب فضل الصيام، ح ٥٠

ويفسدون في الأرض، أولئك لهم اللعنة، ولهم سوء الدر.» ٧١

وَفِي الحديث: «إنَّ الرحم معلَّقة يوم القيامة بالعرش تقول: اللَّهم صل من وصلي واقطع من قطعني» ٧ وفيه أيضاً: «صلوا أرحامكم ولوبالسلام.» ٧٣

والرحم هو القريب المعروف بالنسب، وان بعدت لحمته، وجاز نكاحه، وصلتها برها والاحسان اليها بالمواساة والمعاونة بالنفس والمال وكل ماقدر عليه من الخيرات، وقطعها ما يخالف ذلك.

### هداية في حقوق الاخوان:

وأمّا حقوق الاخوان؛ فعن أمير المؤمنين \_عليه السلام \_ أنّه قال: «قال رسول الله \_صلى الله عليه وآله \_: للمؤمن على أخيه ثلا ثون حقّاً، لابراءة له منها الا بالأداء أو العفو، يغفر زلّته، ويرحم غربته، ويستر عورته، ويقيل عثرته، ويقبل معذرته، ويرد غيب غيبته، ويدم نصيحته، ويحفظ خلّته، ويرعى ذمّته، ويعود مرضته، ويشهد ميّته، ويجيب دعوته، ويقبل هديّته، ويكافئ صلته، ويشكر نعمته، ويحسن نصرته، ويحفظ حليلته، ويقضي حاجته، و يشفع مسئلته، و يسمت عطسته، ويرشد ضالّته، ويردّ سلامه، ويطيب كلامه، ويبرّ انعامه، ويصدّق اقسامه، ويواليه ولا يعاديه، وينصره ظالماً أو مظلوماً، فأمّا نصرته ظالماً فيرده عن ظلمه، وأمّا نصرته مظلوماً فيعينه على أخذ حقّه، ولايسلّمه ولا يخذله، ويحبّ له من الخير مايحرة للفسه، يكره له من الشرّمايكره لنفسه، »

وعن النبيّ ـــ صلّى الله عليه وآله ـــ : «المسلم أخوالمسلم لايظلمه ولايشتمه، من كان في حاجة أخيه المسلم كان الله تعالى في حاجته، ومن فرّج عن مسلم كربة فرّج الله بها كربة من كرب القيامة، ومن ستر مسلماً ستره الله يوم القيامة. °٧

۷۱ \_ الرعد / ۲۰.

٧٧ \_ الكافي، ج ٢، باب صلة الرحم، ص ١٥١، ح ٧؛ والبحار، ج ٧٤، باب صلة الرحم، ص ١١٥، ح ٥٠. نقلاً عنه.

٧٧ \_ الخصال، باب الأربع مائة؛ والبحار، ج ٧٤، باب صلة الرحم، ص ٩١، ح ١٤، نقلاً عنه.

٧٤ ــ البحار، ج ٧٤، باب حقوق الاخوان، ص ٢٣٦، ح ٣٦.

٧٥ ــ سنن أبي داود، الجزء الرابع، باب المؤاخات، ص ٤٢٤.

وعـنـه ـــصلى الله عـلـيـه وآله ـــ : «لا تباغضوا ولانحاسدوا ولا تدابروا وكونوا عباد الله اخواناً، ولايحلّ لمسلم أن مجر أخاه فوق ثلاث ليال.» ^

وعن معلى بن خنيس عن مولانا الصادق \_عليه السلام \_ قال: قلت له: ماحق المسلم على المسلم؟ قال: سبع حقوق واجبات، مامنها حق إلا وهو عليه واجب، ان ضيّع منها شيئاً خرج من ولاية الله وطاعته ولم يكن لله فيه من نصيب. قلت له: جعلت فداك وماهي؟ قال: يا معلّى! انّي عليك شفيق، أخاف أن تضيّع ولاتحفظ، وتعمل، قال: قلت له: لاقوّة الا بالله، قال: أيسر حق منها أن تحبّ له ما تحبّ له ما تحبّ له ما تحبّ له ما تحبّ وتكره له ماتكره لنفسك؛ والحق الثاني: أن تجتنب سخطه، وتتبع مرضاته، ونطيع أمره؛ والحق الثالث: أن تعينه بنفسك ومالك ولسانك و يدك ورجلك؛ والحق الرابع: أن تكون عينه ودليله ومرآته؛ والحق الخامس: أن لا تشبع ويجوع، ولا تروى و يظمأ، ولا تلبس تكون عينه ودليله ومرآته؛ والحق الخامس: أن لا تشبع ويجوع، ولا تروى و يظمأ، ولا تلبس فيعسل ثيابه، و يصنع طعامه، ويمهد فراشه؛ والحق السابع: أن تبرّ قسمه وتجيب دعوته وتمود فيغسل ثيابه، و يصنع طعامه، ويمهد فراشه؛ والحق السابع: أن تبرّ قسمه وتجيب دعوته وتمود مريضه، وتشهد جنازته، وإذا علمت أنّ له حاجة تبادره الى قضائها، ولا تلجأه أن يسأ لكها ولكن تبادره مبادرة. فإذا فعلت ذلك، وصلت ولايتك بولايته وولايته بولايتك» ٧٧

وعنه عليه السلام : «اذا مشى الرجل في حاجة أخيه المؤمن، يكتب له عشر حسنات، ويمحى عنه عشر سيّئات، ويرفع له عشر درجات. » قال [الراوي]: ولاأعلمه إلا قال: «و يعدل عشر رقبات، وأفضل من اعتكاف شهر في المسجد الحرام. » ٨٧

وعنه عليه السلام ... «من نقس عن مؤمن كربة، نقس الله عنه كرب الآخرة، وخرج من قبره وهو ثلج الفؤاد؛ ومن أطعمه من جوع، أطعمه الله من ثمار الجنة؛ ومن سقاه شربة، سقاه الله من الرحيق المختوم.» ٧٩

ولنقصر على هذا القدر من بيان طاعات الجوارح، ومن الله التأييد.

٧٦ \_ صحيح البخاري، ج ٨، ص ٢٣.

٧٧ ــ الكافي، ج ٢، باب حق المؤمن على أخيه، ص ١٦٩، ح ٢؛ والبحار، ج ٧٤، باب حقوق الاخوان، ص ٢٣٨، ح ٤٠، نقلاً عنه.

٧٨ ــ الكافي، ج ٢، باب السعي في حاجة المؤمن، ص ١٩٦، ح ١؛ والبحار، ج ٧٤، باب قضاء حاجة المؤمنين، ص ٣٣١، ح ١٠٥، نقلاً عنه.

٧٩ ــ الكافي، ج ٢، باب تفرج كرب المؤمن، ص ٢٩٩، ح ٣؛ والبحار، ج ٧٤، باب قضاء حاجة المؤمنين، ص ٣٢١، ح ٨٧، نقلاً عنه.

# [۲] باب معاصی الجوارح

# هداية: تعريف عام بمعاصى الجوارح:

معاصي الجوارح امّا كبائر وامّا صغائر، وأمّا المكروهات فليست بمعاص، وانّما هي خلاف الأولى وترك الأحرى، فهي مقابلة النوافل من الطاعات.

فبترك المعاصي ينال أصل النجاة، و بترك المكروهات يوصل الى الفوز بالدرجات. والكبائر توجب النار، واجتنابها مكفّر للصغائر؛ قال الله عزوجل: «ان تجتنبوا كبائر ماتنهون عنه، نكفّر عنكم سيّئاتكم، وندخلكم مدخلاً كرعاً.» \

وتعيين الكبائر مشكل، وكان المصلحة في ابهامها لتجتنب المعاصي كلّها مخافة الوقوع فيها؛ وعن مولانا الصادق عليه السلام ...: «انّها ما أوعد الله عليها النارفي كتابه.» لم وفي رواية أخرى عنه عليه السلام ... أنّه قال: «هنّ في كتاب عليّ ... عليه السلام ... سبع: الكفربالله، وقتل النفس، وعقوق الوالدين، وأكل الربا بعد المبيّة، وأكل أموال الينيم ظلماً، والفرار من الزحف، والتعرّب بعد الهجرة. » "

وفي بعض الروايات عدّ بدل الكفر قذف المحصنة.

١ \_ النساء/ ٣١.

٢ ــ لم نجده في المآخذ، إلا أنه مضمون حديث رواه الكليني (ره) عن الصادق ــعليه السلامــ في الكافي، ج
 ٢، باب الكبائر، ح ١ و ٣.

٣ ــ الكافي، ج ٢، باب الكبائر، ص ٢٧٨، ح ٨، والوسائل، ج ١١، باب ٤٦ من أبواب جهاد النفس ومايناسبه، ص ٢٥٤، ح ٤، نقلاً عنه.

وعن مولانا الرضا \_ عليه السلام \_ في رسالته التي كتبها للمأمون في عض الاسلام هي: «قتل النفس التي حرّم الله تعالى، والزنا، والسرقة، وشرب الخمر، وعقوق الوالدين، والفرار من الزحف، وأكل مال اليتم ظلماً، وأكل الميتة والدم ولحم الخنزير وما أهل لغير الله به من غير ضرورة، وأكل الربا بعد البيّنة، والسحت، والميسر وهو القمار، والبخس في المكيال والميزان، وقذف المحصنات، واللواطة، وشهادة الزور، واليأس من روح الله، والأمن من مكر الله، والقنوط من رحمة الله، ومعونة الظالمين، والركون اليهم، واليمين الغموس، والأمن من غير عسر، والكذب والكبر، والاسراف والتبذير، والخيانة وكتمان الشهادة، والاستحقار لأولياء الله، والاستخفاف بالحج، والاشتغال بالملاهي، والاصرار على الصغائر من الذنوب.» أ

# هداية: القسم الأول من معاصي الجوارح:

ومن المعاصي: ترك الواجبات، وآتيان البدع، والقعود في المسجد جنباً أو حائضاً، ولبس الذهب والحرير للرجال، والأكل والشرب من أواني الذهب والمفضّة، فمن فعل ذلك فانّها يجرجر في بطنه نار جهتم، واتّخاذها، وعمل آلات اللهو وآلات البدع والبطرحتى الأواني المذكورة، لأنّه معاونة على الاثم، وتصوير ذوات الأرواح، فمن فعل ذلك يعذّب يوم القيامة حتى ينفخ الروح فيها وليس بنافخ، وكذا استعمالها والنظر اليها على قول، و ينبغي تقييدها بما اذا كانت منصوبة في جدار وستر ونحوه دون مايوطاً منها، كما في الحديث، والثناء رياء وسمعة أي فضلاً على مايكفيه استطالة منه على جيرانه، ومباهاة لاخوانه، والاستخفاف بفقير مسلم، فمن فعل ذلك فقد استخفّ بحق الله، والله يستخفّ به يوم القيامة إلا أن يتوب.

وحلق اللحية، وهجاء المؤمنين وايذائهم، وانشاد شعر يتضمن ذلك، والغناء بما فيه ترجيع واطراب على المشهور، وفي الاطلاق نظر؛ وفي الحديث:

عيون أخبار الرضاء ج ٢، باب ٣٥، ص ١٢٠، ح ١؛ وقريب منه في تحف العقول، ص ٤٤٢ كها في الوسائل، ج ١١، باب ٤٦ من أبواب جهاد النفس و مايناسبه، ص ٢٦٠، ح ٣٣، نقلاً عنها.

«المغنية ملعونة، ملعون من أكل كسبها.» "

وفي آخر: «شراؤ هن حرام، وبيعهن حرام، وتعليمهن كفر، واستماعهن نفاق.» وفي آخر: «وثمنهن سحت.» ٧

وفي آخر: «أجر المغنّية التي تزف العرائس ليس به بأس، وليست بالتي يدخل عليها الرجال.»^

والنياحة بالباطل والاستماع اليها، والقيادة والمساحقة، وتكلّم المرأة عند غير زوجها وغير ذي محرم منها بأكثر من خمس كلمات ممّا لابدّ منها، ومباشرتها لأخرى ليس بينها ثوب، وتحدثها بما تخلوبه مع زوجها، وتزيّنها لغير زوجها، وخروجها من بيتها بغير إذنه، فان خرجت لعنها كلّ ملك في الساء وكلّ شيء تمرّ عليه من الجنّ والانس حتّى ترجع الى بيتها؛ وفي الحديث: «من ملأعينه من حرام، ملأالله عينه يوم الله يامة من الناولاً أن يتوب. ومن صافح المرأة تحرم عليه، فقد باء بسخط من الله. ومن التزم امرأة حراماً، قرن في سلسلة من نارمع الشيطان، فيقذفان في الناد.» أ

ونهى النبي \_ صلّى الله عليه وآله \_ أن ينظر الرجل الى عورة أخيه المسلم، وقال: «من تأمّل الى عورة أخيه المسلم لعنه سبعون ألف ملك.» ١٠

ونهى المرأة أن تنظر الى عورة المرأة، وان يطلع الرجل في بيت جاره،

٥ \_ الكافي، ج ٥، باب المغنية وشرائها، ص ١٢٠، ح ٢؛ والتهذيب، ج ٢، باب المكاسب، ص ٣٥٧، ح ١٤١؛ والوسائل، ج ١٢، باب ١٥ من أبواب ما يكتسب به، ص ١٨٥، ح ٤، نقلاً عنها.

٦ \_ الكافي، ج ٥، باب المغنية وشرائها، ص ١٢٠، ح ٥؛ والتهذيب، ج ٦، باب المكاسب، ص ٣٥٦، ح
 ١٣٩٤؛ والوسائل، ج ١٢، باب ١٦ من أبواب مايكنسب به، ص ٨٨، ح ٧، نقلاً عنها.

٧ \_\_ الكافي، ج ٥، باب المغنية و شرائها، ص ١٢٠، ح ٧؛ والوسائل، ج ١٢، باب ١٦ من أبواب ما يكتسب
 به، ص ٨٧، ح ٥، نقلاً عنه.

٨ ــ الكافي، ج ٥، باب المغنية وشرائها، ص ١٢٠، ح ٣٤ والتهذيب، ج ٦، باب المكاسب، ص ٣٥٧، ح ١٤٣ والوسائل، ج ١٦، باب ١٥ من أبواب ما يكتسب به، ص ٥٥، ح ٣، نقلاً عنها.

٩ - الفقيم، ج ٤، باب جل من مناهي النبي - صلى الله عليه وآله -، ص ٢، ح ١، والوسائل ج ١٤ باب ١٠٥ من أبواب مقدمات النكاح و آدابه، ص ١٤٢، ح ١، نقلاً عنه؛ و أيضاً في مكارم الأخلاق، الباب الثاني عشر، ص ٤٦٦.

١٠ ــ الفقيه، ج ٤، باب جل من مناهي النبي ــ صلى الله عليه وآلهــ ص ٢، ح ١؛ والمكارم، الباب الثاني
 عشر.

وقال: «من نظرال عورة أخيه المسلم أو عورة غير أهله متعمّداً، أدخله الله مع المنافقين الذين كانوا يبحثون عن عورات المسلمين، ولم يخرج من الدنيا حتى يفضحه الله، إلا أن يتوب.» ١١

# هداية: القسم الثاني من معاصي الجوارح:

وعن المعاصي: النظر في أحكام النجوم للحكم بها، والكهانة والسحر، والقيافة والسحر، والشعبذة؛ وفي الحديث: «... اتاكم وتعلم النجوم! إلا ما يتدى به في بر أو بحر، فانها تدعوالى الكهانة؛ والمنجم كالكاهن، والكاهن كالساحر، والساحر كالكافر، والكافر في النار.» ١٢

وفي آخر: «… المنجم ملعون والكاهن ملعون والساحر ملعون.»<sup>١٣</sup> وفي آخر: «من تكهن أوتكهن له فقد برئ من دين محتد.»<sup>١٤</sup>

وانكر «ابن طاووس» حديث ذمّ التنجيم، وجوّز فعله، وللناس في هذا الباب كلمات سخيفة وتقييدات باردة، والذي يظهر لي من النصوص أنّ الاخبار عن المغيبات على سبيل البتّ حرام، إلا لنبيّ أو وصيّ نبيّ وعلى سبيل التفأل جائز.

والسحر كلام أو كتابة أو رقية أو اقسام أوعزائم ونحوها، يحدث بسببها ضرر على الغير، ومنه عقد الرجل عن زوجته بحيث لايقدر على وطئها، والقاء البغضاء بينها. ومنه استخدام الملائكة والجنّ واستنزال الشّياطين في كشف الغايبات وعلاج المصاب، واستحضارهم وتلبيسهم ببدن صبيّ أو امرأة، وكشف الغائب على لسانه، فتعلّم ذلك وأشباهه وتعليمه حرام، والتكسّب به سحت، إلا للتوقي أو لدفع المتنبّي، ويجوز حلّه بالقرآن والأقسام، كما في الحديث.

١١ ــ نفس المصادر.

١٢ \_ نهج البلاغة خ ٧٩، ص ١٠٥.

۱۳ ــ الخصال، ج ۱، باب الخمسة، ح ۲۷؛ والوسائل، ج ۱۲، باب ۲۲ من أبواب مايكتسب به، ص ۱۰۳، ح ٧، نقلاً عنه.

۱۹ ــ الخصال، ج ۱، باب الواحد، ص ۱۹، ح ۹۷؛ والوسائل، ج ۱۲، باب ۲٦ من أبواب ما يكتسب به، ص ۱۰۸، ح ۲، نقلاً عنه.

# القسم الثالث من معاصي الجوارح:

وعن أمير المؤمنين \_عليه السلام \_: «السحت ثمن الميتة، وثمن الكلب، وثمن الكلب، وثمن الكلب،

وعن الصادق عليه السلام : «السحت أنواع كثيرة، منها ماأصيب من أعمال الولاة الظلمة، ومنها أجور القضاة، وأجور الفواجر، وثمن الخمر والنبيذ المسكر، والربا بعد البيّنة، فأمّا الرشا في الأحكام، فانّ ذلك الكفر بالله العظيم و برسوله.» "\

ومـــُــــــه ورد في اللــواط، وهو: «أنّ اللواط مادون الدبر، وأمّا الدبر فهو الكفر بالله العظيم جلّ اسمه.» ١٧

وكما يحرم الرشاعلى الآخذ يحرم على المعطي لاعانته على الاثم، إلا أن يتوقف عليه تحصيل حقّه. ونهى النبيّ صلّى الله عليه وآله عن بيع الخمر، وان يسترى الخمر، وان يسقى الخمر؛ وقال: «لعن الله الخمر وعاصرها وغارسها وشاريها وساقيها وبايعها ومشتريها وآكل ثمنها وحاملها والمحمولة البه.» ١٨

وقال: «من شربها لم يقبل له صلاة أربعين يوماً، فان مات وفي بطنه شيء من ذلك، كان حقّاً على الله أنّ يسقيه من طينة خبال، وهو صديد أهل النار، وما يخرج من فروج الزناة، فيجتمع ذلك في قدور جهنم فيشربها أهل النار، فيصهر به مافي بطونهم والجلود.»

ونهى عن الجلوس على مائدة يشرب عليها الخمر، ونهى عن أكل الربا، وشهادة الزور، وكتابة الربا؛ وقال: «انّ الله تعالى لعن آكل الربا وموكله وكاتبه وشاهديه.» ٢٠

10 \_ الكافي، ج 0، باب السحت، ص ١٦٦، ح ٢؛ والخصال، ج ١، باب الستة، ص ٣٢٩، ح ٢٠؛ والخصال، ج ١٦، باب و من أبواب ما يكتسب به، ص ٣٦، ح ٥، نقلاً عنها.

١٦ \_ الخصال، ج ١، باب الستة، ص ٣٢٩، ح ٢٦؛ والوسائل، ج ١٢، باب ٥ من أبواب ما يكتسب به، ص ٢٤، ح ١٢، نقلاً عنه.

١٧ \_ الوسائل، ج ١٤، باب ٢٠ من أبواب النكاح، ح ٢، نقلاً عن الكافي وعقاب الأعمال والمحاسن.

١٨ \_ الفقيه، ج ٤، باب جل من مناهي النبي \_ صلى الله عليه وآله\_، ص ٢، ح ١؛ والوسائل، ج ١٢،
 باب ٥ من أبواب ما بكتسب به، ص ١٦٥، ح ٥، نقلاً عنه؛ والمكارم، باب الثاني عشر، ص ٤٩١.

١٩ \_ الفقيه، ج ٤، باب جمل من مناهي النبي \_صلى الله عليه وآله\_، ص ٢، ح ١؛ والوسائل، ج ١٧،
 باب ٣٤ من أبواب الأشربة الحرمة، ص ٣٠١، ح ٤، نقلاً عنه؛ والمكارم، باب التانى عشر، ص ٤٩١.

٢٠ \_ الفقيم، ج ٤، بناب جمل من مناهي النبي \_ صلى الله عليه و آله \_ ص ٢، ح ١٠ والوسائل، ج ١٢،

# هداية: القسم الرابع من معاصي الجوارح:

ومن المعاصي: الغضب والسخط لغير الله، والحمية والعصبية، والتكبر والتجبر، والاختيال في المشي، واحتقار الناس، والتفاخر، والبذاء والفحش، والبغي والفسق والفجور، وتزكية النفس واظهار الحسد، والحزق والسفه، والمراء والغيبة والنيمة والاستماع اليها، واشاعة الفواحش في المؤمنين، وتجسس عيوهم، وسوء الظن بهم، فأنّ بعض الظنّ أثم، والبتان والسعاية والسباب، واللعن والطعن لغير مستحقها، والمكر والخديعة، والغدر والغش، والتدليس والغصب والنهب، والذهاب بحقوق المسلمين، والظلم والقساوة والجفاء، والتعرب بعدا لهجرة، وهو مما يعد في الكبائر، وكلّ مانهي الله ورسوله صلى الله عليه وآله عنه، وترك الآداب والسنن النبوية بالمرّة، سوى أصل الفرائض، فانّ ذلك معصية، فهذه أمهات المحرّمات.

# هداية في المكروهات:

والمكروهات كثيرة لايمكن ضبطها وحصرها، فلنأت منها بجملة، يكون انموذجا لما سواها؛ فمنها:

الأكل على الجنابة، فاته يورث الفقر، وتخق كراهته بالمضمضة، وتقليم الأظفار بالأسنان، والسواك في الحمّام، والتنخّع في المساجد، وأكل سؤر الفأر، وجعل المساجد طرقاً إلا أن يصلّى فيها ركعتين؛

والبول تحت الشجرة المثمرة، وعلى قارعة الطريق، وفي الماء الراكد، فمنه ذهاب العقل، و بادياً فرجه للنيرين، ومستقبلاً للقبلة وقيل بتحرمه؛

والأكل بالشمال أو متكئاً، والمشي في فرد نعل، والتنعل قائماً، واتباع النساء الجنائز، ومحوشيء من كتاب الله بالبزاق، وكتابته محدثاً؛

واحراق شيء من الحيوان بالنار، وسبّ الديك، فانّه يوقظ للصلاة، واكثار الكلام عند المجامعة، فمنه خرس الولد، وتبيت القمامة في البيت، فانّها

باب ٤ من أبواب الربا، ص ٤٣٠، ح ٣، نقلاً عنه؛ والمكارم، باب الثاني عشر، ص ٤٩١.

مقعد الشيطان، و تبيته و يده غمرة، فان فعله فاصابه الشيطان فلا يلومن إلا نفسه؛

والاستنجاء بالروث والعظم، والجماع مستقبل القبلة، واجابة الفاسقين الى طعامهم، وادخال المرأة في الحمام معه، وتصفيق الوجه، ومصافحة الذمي، وإنشاد الشعر والضالة في المسجد، وسلّ السيف فيه؛

وضرب وجوه البهائم، والنفخ في الطعام أوالشراب أوموضع السجود، وفي الرقي، وقتل النحل، والوسم في وجوه البهائم، والحلف بغير الله؛

واستعمال الأجير قبل أن يعلم ماأجرته، وهجران أخيه المسلم أكثر من ثلاثة أيّام، وقيل بتحريمه، والبزاق في البئريشرب منها، والمدح؛ فني الحديث: «احنوا في وجوه المدّاحن النراب.» ٢١؛

ومنع الماعون للجار، فمن فعل منعه الله خيره يوم القيامة ووكله الى نفسه، فما أسوأ حاله؛

الى غير ذلك ممّا لايستحسن في عقل أو شرع أو عرف ذوي مروءة؛ وفي الحديث: «لاتحقروا شيئاً من الخيروان كثر في أعينكم، فانّه لاكبيرة مع الاستغفار ولا صغيرة مع الاصرار.» ٢٢

ولنتكلّم في بيان جملة من المعاصي المذكورة على نحو ماتكلّمنا في الطاعات، مقتصرين على الأهمّ الأعمّ الأحوج الى البيان على طريق كلّي وقواعد جميلة استفدناها من بعض العلماء، ومن الله التأييد.

#### هداية:

قال بعض العلماء : اعلم أنّ الدين شطران: أحدهما ترك المعاصي، والآخر فعل الطاعات.

٢١ \_ الفقيه، ج ٤، باب جل من مناهي النبي \_ صلى الله عليه وآله\_، ص ٢، ح ١؛ والمكارم، باب الثاني
 عشر، ص ٤٩٣.

ر المنطقية، ج ٤، باب جل من مناهي النبي ــ صلى الله عليه وآلهــ، ص ٢، ح ١؛ والونسائل، ج ١١، باب ٣٤ من أبواب جهاد النفس ومايناسيه، ص ٢٤٦، ح ٨، نقلاً عنه؛ والمكارم، باب الثاني عشر، ص ٥٠٠.

وترك المعاصي هو الأشد، لأنّ الطاعة يقدر عليها كلّ أحد، وترك المعاصي لايقدر عليها إلا الصديقون، ولذلك قال صلى الله عليه وآله:
«المهاجرمن هجر السوء، والمجاهد من جاهد هواه.» ٢٣

واعلم انّك انّها تعصى الله بجوارحك وهي نعمة من الله عليك، وأمانة لديك، فاستعانتك بنعمة الله على معاصيه غاية الكفران، وخيانتك في أمانة أودعكها الله غاية الطغيان. فأعضاءك رعاياك كيف ترعاها؛ فكلّكم راع وكلّكم مسؤول عن رعيّته.

واعملم أنّ جميع أعضائك ستشهد عليك في عرصات القيامة بلسان ذلق تفضحك به على ملأ الحلق؛ قال الله تعالى: «يوم تشهد عليهم ألسنتهم وأيديهم وأرجلهم عاكنوا يعملون.» ٢٠

وقـال الله تـعـالى: «الـيـوم نختم على أفـواهـهم، وتكلّمنا أيديهم وتشهد أرجلهم بما كانوا يكسبون.» °۲

فاحفظ جميع بدنك، وخصوصاً أعضاءك السبعة، فان جهنّم ها سبعة أبواب لكل باب منها جزء مقسوم، ولايتعيّن لتلك الأبواب إلا من عصى الله بهذه الأعضاء، وهي: العين والأذن واللسان والبطن والفرج واليد والرجل.

أما العين، فانما خلقت لك لتهتدي بها في الظلمات، وتستعين بها في الحاجات، وتنظر بها في عجائب ملكوت السماوات والأرض، وتعتبر بما فيها من الآيات. فاحفظها عن ثلاث: أن تنظر بها الى محرّم أو ألى صورة مليحة بشهوة نفس، أو تنظر بها الى عيب مسلم.

وأقما الأذن، فاحفظها عن أن تصغي بها الى البدعة أو الغيبة أو الفحش، أو الخوض في الباطل، أو ذكر مساوىء الناس، فانها خلقت لك لتسمع بها كلام الله سبحانه، وسنة رسوله \_صلى الله عليه و آله \_، وحكمة

٢٣ ـــ راجع المحجة، ج ٧، ص ١٣٤، وقد أخرجه عن ابن ماجة والنسائي.

٢٤ ــ النور/ ٢٤.

۲۵ \_ یس / ۲۵.

أوليائه \_ رضي الله عنهم \_ ، وتتوصّل باستفادة العلم بها الى الملك المقيم والنعيم الدائم. فاذا أصغيت بها الى شيء من المكاره، صار ما كان لك عليك، أو انقلب ماكان سبب فوزك سبب هلاكك، وهذا غاية الخسران. ولا تظننَ أنَ الاثم يختص به القائل دون المستمع؛ ففي الخبر: «انّ المستمع شريك القائل» ٢٠ و «أنّ المستمع أحد المغتابن، ٣٧٠

وأمّا اللسان، فانّما خلق لك لتكثربه ذكر الله تعالى، وتلاوة كتابه، وترشد به خلق الله الى طريقه، وتظهر به مافي ضميرك من حاجات دينك ودنياك. فاذا استعملته في غير ماخلق له، فقد كفرت نعمة الله تعالى فيه. وهو أغلب أعضائك عليك وعلى سائر الخلق، ولايكبّ الناس في النار على مناخرهم إلا حصايد ألسنتهم. فاستظهر عليه بغاية قوّتك، حتى لايكبّك في قعر جهنم؛ ففي الحديث: «انّ الرجل ليتكلّم بالكلمة، يوي بها في جهنم سبعين خريفاً.»

فاحفظ لسانكمن سبعة:

الأول: الكذب، فاحفظ منه لسانك في الجدّ والهزل، ولا تعود نفسك الكذب هزلاً، فيتداعى الى الجدّ. والكذب من أمّهات الكبائر. ثمّ انّك اذا عرفت بذلك، سقطت الثقة بقولك، وتزريك الأعين وتحتقرك. واذا أردت أن تعرف قبح الكذب فانظر الى كذب غيرك، والى نفرة نفسك عنه، واستحقارك لصاحبه واستقباحك له. وكذلك فافعل في جميع عيوب نفسك، فانك لا تدرك قبح عيوبك من نفسك، بل من غيرك. فما استقبحته من غيرك فيستقبحه غيرك لا عالة منك، فلا ترض لنفسك ذلك.

الثاني: الخلف في الوعد، فايّاك أن تعد بشيء! بل يكون احسانك الى الناس فعلاً بلاقول، فإن اضطررت الى الوعد، فايّاك أن تخلف إلا لعجز أو ضرورة! فإنّ ذلك من امارات النفاق وخبائث الأخلاق؛ قال النبيّ ــصلّى ٢٦ــانمنوليه فيما بأيدينا من المارات النفاق عند المارات النفاق وخبائث الأخلاق؛ قال النبيّ ــصلّى

 ٢٧ ـــ المكاسب، ص ٤٦، وفيه «فقد ورد: أنّ السامع للغيبة أحد المغتابين» وكشف الريبة عن أحكام الغيبة للشهيد الثاني، باب حرمة استماع الغيبة، ص ١٨.

٢٨ ــ قريب منه في صحيح البخاري، الجزء الثامن، باب حفظ اللسان، ص ١٢٥؛ وسنن الترمذي، الجزء الثالث، باب ماجاء من تكلم بالكلمة ليضحك الناس، ص ٢٦٠.

الله عـلـيه وآلهــــ: «ثلاث من كنّ فيه فهومنافق وان صام وصلّى: من اذا حدّث كذب، واذا وعد أخلف، واذا ائتمن خان.» ٢٩

والشالث: الغيبة، فاحفظ اللسان من الغيبة، فالغيبة أشدّ من ثلا ثين زنية في الاسلام، كذلك في الخبر. ومعنى الغيبة أن تذكر انساناً بما يكرهه لوسمعه، فأنت مغتاب ظالم وان كنت صادقاً. وايّاك وغيبة القرّاء المرائين! وهو أن تفهّم المقصود من غير تصريح، فتقول: «أصلحه الله وقد سائني وغمّني ماجرى عليه، فنسأل الله أن يصلحنا وايّاه.» فانّ هذا جع بين خبيثين: أحدهما الغيبة، اذا حصل به التفهيم، والآخر تزكية النفس والثناء عليها بالتحرج والصلاح. لكن ان كان مقصودك من قولك: «أصلحه الله» الدعاء، فادع له في السر، وان اغتممت بسببه، فعلامته أنّك لا تريد فضيحته واظهار عيبه، وفي إظهارك الغمّ بعيبه اظهار لعيبه. و يكفيك زاجراً عن الغيبة قوله تعالى: «ولا يغتب بعضكم بعضاً، أعب أحدكم أن يأكل لحم أخيه ميتاً فكر هنموه؟» "

فقد شبهك الله بأكل الميتة، فا أجدرك أن تحترز منها؟ ويمنعك عن غيبة المسلمين أمر لوتفكّرت فيه، وهو أن تنظر في نفسك هل فيك عيب ظاهر أو باطن؟ وهل أنت مقارف معصية سراً أو جهراً؟ فان عرفت ذلك من نفسك، فاعلم أنّ عجزه عن التنزّه عمّا نسبته اليه كعجزك، وعذره كعذرك، وكما تكره أن تفضح وتذكر عيوبك، فهو أيضاً يكرهه. فان سترته ستر الله عليك، وان فضحته سلّط الله عليك ألسنة حداد يمزّقون عرضك في الدنيا، ثمّ يفضحك في الآخرة على الملأ. وان نظرت إلى ظاهرك و باطنك، فلم تظلع فيها على عيب ونقص في دين ودنيا فاعلم أنّ جهلك بعيوب نفسك أقبح أنواع الحماقة، ولاعيب أعظم من الحمق، ولو أراد الله بك خيراً لبصرك بعيوب نفسك، فرؤ يتك نفسك أعظم من الحمق، ولو أراد الله بك خيراً لبصرك بعيوب نفسك، فرؤ يتك نفسك بعين الرضا غاية غباوتك وجهلك. ثمّ ان كنت صادقاً فاشكر الله على ذلك، ولا بعين الرضا غاية غباوتك وجهلك. ثمّ ان كنت صادقاً فاشكر الله على ذلك، ولا بقسده بثلب الناس والتمضمض بأعراضهم، فانّ ذلك من أعظم العيوب.

۲۹ ــ صحيح مسلم، ج ١، كتاب الايمان، باب ٢٥، ح ٤٠٨؛ وسنن الترمذي، ج ٤، كتاب الايمان، باب ١٤، ح ٢٧٦٦.

٣٠ ـ الحجرات/١٢.

الرابع: المراء والجدل ومناقشة الناس في الكلام، فذنك فيه ايذاء الخاطب وتجهيل له وطعن فيه، وفيه ثناء على النفس وتزكية لها بمزيد الفطنة والعلم. ثمّ هو مشوّش للعيش، فانك لا تماري سفيها إلا وهو يؤذيك، ولا تماري حليما إلا وهو يقليك ويحقد عليك مخاذلك وقد قال صملى الله عليه وآله .: «من ترك المراء وهو مبطل بني له بيت في ربض الجنة، ومن ترك المراء وهو مبطل بني له بيت في ربض الجنة، ومن ترك المراء وهو مبطل بني له بيت في ربض الجنة، ومن ترك المراء وهو محق بني له بيت في أعلى الجنة،» ٣١

ولا يبنغي أن يخدعك الشيطان و يقول لك: «أظهر الحق ولا تداهن فيه»، فان الشيطان أبداً يستجر الحمقاء الى الشرقي معرض الخير، فلا تكن مضحكة للشيطان يسخر بك. فاظهار الحق حسن مع من يقبل منك، وذلك بطريق النصيحة في الحقيقة، لابطريق المماراة. والنصيحة صنعة وهيئة ويحتاج فيها الى تلظف، و إلا صارت فضيحة، وكان فسادها أكثر من صلاحها. ومن خالط متفقهة العصر غلب على طبعه المراء، وعسر عليه الصمت؛ اذ ألق اليه العلماء السوء أنّ ذلك هو الفضل، وأنّ القدرة على المجاحدة والمناقشة هو الذي يتمدّح به. ففر منهم فرارك من الأسد، واعلم أنّ المراء سبب المقت عند الله عزّوجل وعند الخلق.

الخامس: تزكية النفس؛ فقد قال الله تعالى: «فلا تزكوا أنفسكم.» ٣ وقيل لبعض الحكماء: «ما الصدق القبيح؟!» فقال: «ثناء المرء على نفسه.» فاياك أن تتعود ذلك! واعلم أنّ ذلك ينقص من قدرك عند الناس، و يوجب مقتك عند الله، وان أردت أن تعرف أنّ ثناءك على نفسك لايزيد في قدرك عند غيرك، فانظر الى أقرانك اذا أثنوا على أنفسهم بالفضل والجاه والمال، كيف يستنكر ذلك قلبك و يستثقله طبعك؟! وكيف تذمهم عليه اذا فارقتهم؟ فاعلم أنّهم أيضاً في حال تزكيتك نفسك يذمونك بقلوهم ناجزاً، وسيظهرونه بألسنتم اذا فارقتهم.

٣٦ ـــ السبحان ج ٢. باب ١٧. ص ١٣٨. ح ٥١: وسنن الترمذي، الجزء الثالث، باب ماجاء في المراء، ص ١٤٢، بأدنى تفاوت؛ والترغيب والترهيب. ج ١. ص ١٣٠. نقلاً عنه.

٣٢ \_ النجم / ٣٢.

السادس: احفظ لسانك عن الدعاء على أحد من خلق الله وان ظلمك، وكل أمره الى الله؛ فني الحديث: «انّ المظلوم ليدعو على ظالم حتى يكافيه، ثمّ يبق للظالم فضل عنده يطالبه به في القيامة.»

السابع: المزح والسخرية والاستهزاء بالناس، فاحفظ لسانك من ذلك، فانّه يريق ماء الوجه، و يسقط المهابة، و يستجرّ الوحشة، و يؤذي القلوب، وهو مبدأ اللجاج والتصارم، و يغرس الحقد في القلوب. ولا تمازح أحداً، وان مازحك غيرك فلا تجب، وأعرض عنهم حتى يخوضوا في حديث غيره، وكن من الذين اذا مرّوا باللغومرّوا كراماً.

فهذا مجامع آفات اللسان، ولايعينك على ذلك إلا العزلة، أو ملازمة المصمت إلا بقدر الضرورة. وقد كان بعض الصحابة يضع حجراً في فيه ليمنعه ذلك من الكلام لغير ضرورة، ويشير الى لسانه ويقول: «هذا أوردني الموارد، فأحترز منه.» فأنّه أقوى أسباب هلاكك في الدنيا والآخرة.

وأقما البطن، فاحفظه عن تناول الحرام والشبهة، واحرص على طلب الحلال. فاذا وجدته فاحرص على أن تقتصر على دون الشبع، فان الشبع يقسي القلب، و يفسد الذهن، و يبطل الحفظ، و يثقل الأعضاء عن العبادة والعلم، و يقوي الشهوات، و ينصر جنود الشيطان. والشبع من الحلال مبدأ كلّ شر، فكيف من الحرام؟

وطلب الحلال فريضة على كلّ مسلم ومسلمة، والعبادة والعلم مع أكل الحرام كالبناء على السرقين. واذا قنعت في السنة بقميص خشن، وفي اليوم برغيفين، وتركت التلذّذ بأطيب الأدم، لم يغرّك من الحلال مايكفيك. فالحلال كثير وليس عليك أن تتيقّن باطن الأمور، بل عليك أن تحترز ممّا تعلم أنّه حرام أو تظنّ أنّه حرام ظنّا حصل من علامة ناجزة مقرونة بالمآل. أمّا المعلوم فظاهر، وأمّا المظنون بعلامة، فهو مال السلطان وعمّاله، ومال من المحلوم فظاهر، وأمّا المظنون بعلامة، أو الربا أو المزامير، حتى علمت أنّ

٣٣ \_ نحوه في الكافي، ج ٢، ص ٣٣٣.

أكثر مـالـه حرام قطعاً، فما تأخذه من يده، وان أمكن أن يكون حلالاً نادراً، فهو مظنون الحرمة.

ومن الحرام المحض ما يؤكل من الأوقاف من غير شرط الواقف، فمن لايشتغل بالتفقّه فما يأخذه من المدارس حرام. فعليك بمعرفة الحلال والحرام، فانّها فريضة كالصلوات الخمس.

وأمّا الفرج: فـاحـفظه عن كلّ ماحرّمه الله، وكن كما قال الله تعالى: «والذين هم لفروجهم حافظون» إلاّ على أزواجهم ــ الآية.» "

ولا تصل الى حفظ الفرج إلا بحفظ العين عن النظر، وحفض القلب عن الفكرة، وحفظ البطن عن الشبهة وعن الشبع، فان هذه محرّكات الشهوة ومغارسها.

وأمّا اليدان: فاحفظها عن أن تضرب بها مسلماً، أو تتناول بها مالاً حراماً، أو تؤذي بها أحداً من الخلق، أو تخون بها في أمانة ووديعة، أو تكتب بها مالا يجوز النطق به، فان القلم أحد اللسانين، فاحفظ القلم عمّا يجب حفظ اللسان عنه.

وأمّا الرجلان: فاحفظها عن أن نمسي بها الى حرام، أو أن تسعى بها الى باب سلطان، فالمشي الى السلاطين الظلمة من غير ضرورة وازهاق معصية، فانّه تواضع واكرام لهم، وقد أمر الله بالاعراض عنهم، وهو تكثير لسوادهم واعانة لهم على ظلمهم، وان كان ذلك بسبب من طلب ما لهم، فهو سعي الى حرام؛ وقد قال النبيّ \_ صلى الله عليه وآله \_ : «من تواضع لعنيّ لعناه ذهب ثلثادينه.» ٣٥ هذا في الغنيّ الصالح، فما ظنّك بالغنيّ الظالم؟

وعلى الجملة فحركاتك وسكناتك بأعضائك، فلا تحرّك شيئاً منها في معصية الله أصلاً، واستعملها في طاعة الله.

واعلم أنَّك ان قصرت فاليك يرجع وباله، وان تشمّرت فاليك تعود

٣٤ ــ المؤمنون / ٥ ـــ ٣؛ والمعارج ٢٩ ـــ ٣٠.

٣٥ \_ سفينة البحار، ج ٢، ص ٦٦٨، مادة «وضع»، نقل حديثين عن أمير المؤمنين \_عليه السلام\_ وعن
 الصادق \_عليه السلام\_، عن رسول الله \_صلى الله عليه و آله\_ في معنى هذا.

ثمرته، والله غني عنك وعن عملك، وانّها كلّ نفس بما كسبت رهينة. وايّاك أن تقول: «انّ الله رحيم يغفر ذنوب العصاة»، فانّها كلمة حق أريد بها الباطل، وصاحبها ملقّب بالحماقة بتلقيب رسول الله صحلّى الله وعليه وآله حيث قال: «الكيّس من دان نفسه وعمل لما بعد الموت، والأحمق من اتّبع نفسه هواها، وتمنّى على الله الأمانىّ.» ""

واعلم أنّ قولك هذا يضاهي قول من يريد أن يصير فقيهاً في علوم الدين، فاشتغل بالبطالة وقال: «انّ الله كريم رحيم قادر أن يفيض على قلبي من العلوم ما أفاضه على قلوب أوليائه وأنبيائه من غير جهد وتكرار وتعليم.» وهو كقول من يريد مالاً، فترك الحراثة والتجارة والكسب وتعطل وقال: «انّ الله كريم وله خزائن السماوات والأرض، وهو قادر على أن يطلعني على كنز من الكنوز أستغني به عن الكسب، فقد فعل ذلك ببعض عباده.» فأنت اذا سمعت كلام هذين الرجلين، استحمقتها وسخرت منها، وان كان ماوصفاه من كرم الله وقدرته صدقاً وعدلاً وحقاً، فكذلك يضحك عليك أرباب البصائر في الدين اذا طلبت المغفرة بغير سعي لها؛ والله تعالى يقول لك: «وأن ليس للانسان إلا المسعى.»

و يقول: «انَّها تجزون ماكنتم تعملون.» ٣٨

و يقول ١٤ان الأبرار لني نعيمه وانّ الفجّار لني جحيم. ٣٩ ٣٠

فاذا لم تترك السعي في طلب العلم والمال، اعتماداً على كرمه، فكذلك لا تترك تزودك للآخرة، فلا تغتر، فان ربّ الدنيا والآخرة واحد، وهو فيهما كريم رحيم؛ ليس يزيد له كرم بموتك، وانّما كرمه أن يتيّسر لك طريق الوصول الى الملك المقيم المخلّد بالصبر على ترك الشهوات أيّاماً قلائل، وهذا نهاية الكرم.

فلا تحدّث نفسك بهوسات البطالين، واقتد بأولي الحزم والنهي من

٣٦ ــ سنن ابن ماجة، كتاب الزهد، باب ٣١، ح ٤٢٦٠؛ والمستدرك للحاكم، ج ٤، ص ٢٥١.

٣٧ \_ النجم / ٣٩.

٣٨ ــ الطور / ١٦؛ والتحريم / ٧.

٣٩ \_ الانفطار / ١٣ \_ ١٤.

الأنبياء والصالحين، ولا تطمع في أن تحصد مالم تزرع، وكنت كمن صلّى وصام وجاهد واتّق وغفر له.

فهذه جمل ماينبغي أن تحفظ عنه جوارحك الظاهرة، وأعمال هذه الجوارح انّما يترشّع من صفات القلب، فان أردت حفظ الجوارح، فعليك بتطهير القلب، فهو التقوى الباطن، والقلب هو المضغة التي اذا صلحت صلح لها سائر الجسد، وان فسدت فسد لها سائر الجسد، فاشتغل باصلاحه لتصلح به جوارحك.

# [۳] ماب طاعات القلب

# هداية: تعريف عام بطاعات القلب:

طاعات القلب: هي صفاته الحميدة وأخلاقة الحسنة، وهي كثيرة؛ منها فرائض بها ينال أصل النجاة، ومنها نوافل بها يوصل الى الفوز بالدرجات.

فن الفرائض: تعلم العلوم الضرورية، التي هي معرفة العقائد إلحقة الدينية ولو اجمالاً، ومعرفة الأحكام الشرعية الواجبة عليه ولو تقليداً، ومعرفة آفات النفس وأخلاقها الحسنة والرذيلة، ليكتسب أو يجتنب، وبالجملة ماشرحناه في هذا الكتاب.

وأمّا معرفة علم الكلام للردّ على المبتدعة، ومعرفة المسائل الفقهيّة زيادة على الواحب عيناً، وعلم الطبّ وما أشبهه من الصناعات، فمن الفروض الكفائيّة.

ومن الفرائض العينية: التوبة عن الذنوب كبيرها وصغيرها، وشكر نعم الله تعالى دنيويها وأخرويها، والصبر على المصائب والطاعات، وعن المعاصي والشهوات، والزهد في زخرف الدنيا، والتوكل على الله في الأمور وتفويضها اليه، وخصوصاً الرزق، والرضا بقضائه جلّ اسمه، والتسليم لأمره، والخوف والخشية منه، والرجاء والطمع في رحمته ومغفرته، والنيّة والاخلاص له جلّ وعزّ، واليقن.

ومن النوافل: التفكر في مصنوعات الله زيادة على مايتوقف عليه

المعارف الضرورية المذكورة، ومراقبة النفس ومحاسبتها زيادة على مايتوقف عليه تحصيل الأخلاق الواجبة، وذكر الموت، ومابعده كذلك، وتحصيل فضيلة الحكمة، التي هي استقامة القوّة العقلية من غير ميل الى طرفي افراط الجربزه وتفريط البله، ومايتبعها من حسن التدبير، وجودة الذهن، وثقابة الرأي، وصواب الظنّ، ومعرفة تفسير القرآن والحديث ومسائل الفقه زيادة على الواجب، وتحصيل فضيلة الشجاعة، التي هي استقامة القوّة الغضبية من غير ميل الى طرفي التهور وتفريط الجبن، وانقيادها للقوّة العقلية على يسر وسهولة، ومايتبعها من الكرم والنجدة وكبر النفس والاحتمال والحلم والثبات والنبل والشهامة والوقار، وتحصيل فضيلة العقّة، التي هي استقامة القوّة الشهوية من غير ميل الى طرفي افراط الشره وتفريط الخمود، وانقيادها للقوّة المعقلية على يسر وسهولة، ومايتبعها من الحياء والمساعة، والتصبر والسخاء وحسن التقدير، والانبساط والانتظام وحسن الميئة والقناعة والهدوء والورع، والطلاقة والمساعدة والظرف.

ولنتكلّم في بيان فرائض هذه الخصال على سبيل الاجمال كما استفدناه من العلماء، ومن الله التأييد.

### هداية في العقائد:

أمّا العقائد، فأقل مايجب اعتقاده على المكلّف، هو ماترجه قول: «لا الله إلاّ الله، عمّد رسول الله»، ثمّ اذا صدّق الرسول، فعليه أن يصدّقه في صفات الله من العلم والقدرة والارادة والكلام وغيرها، واليوم الآخر من الجنّة والنار والصراط والميزان والحساب وغير ذلك، وتعيين الامام المعصوم بنصّه عليه. كلّ ذلك بما يشتمل عليه القرآن من غير مزيد برهان. ولا يجب عليه أن يبحث عن حقيقة الصفات، وأنّ الكلام والعلم وغيرهما حادث أو قديم، بل لو لم يخطر أمثال هذا بباله ومات مات مؤمناً؛ ولم يكلّف رسول الله —صلى الله عليه وآله — العرب بأكثر من ذلك؛ كذا قاله العلامة الطوسي (ره) في رسالة له ، وتبعه الفاضل الأردبيلي في ذلك في شرحه للارشاد.

وأقول: انّ أفهام الناس وعقولهم متفاوتة في قبول مراتب العرفان

وتحصيل الاطمينان، كماً وكيفاً، شدةً وضعفاً، سرعة و بطؤ، حالاً وعلماً وكشفاً، فكل ميسر لما خلق له؛ «ولا يكلف الله نفساً إلا وسعها» ا، وهم درجات عند الله و «برفع الله الذين آمنوا منكم والذين أوتوا العلم درجات» ل. فكل أحد مكلف على حسب فهمه وفطرته، وبما يسع قدرته، ولو ممزوجاً بتقليد من اعتقد فيه أهلية ذلك بالمعاشرة وحسن الاعتقاد، اذا لم يرزق من العقل والفهم مايميز به بين الحق والباطل والصلاح والفساد، وان ميز جملة من يضله ممن يدعوه الى الرشاد.

والحاصل: أنّه يكني للعامي أن يحصّل العقائد الدينيّة اجمالاً، ولا يجب عليه معرفة التفاصيل، ولا النظر فيها من جهة الدليل زيادة على ماجاء به الرسول صلى الله عليه وآله ، سواء في ذلك الفروع والأصول، بل ولايتوقف صحّة عبادته على معرفة وجوب الواجب واستحباب المستحب، بل يكني اعتقاده بكونها طاعة لله سبحانه، وتمييزه الطاعة عن المعصية.

وما اشتهر بين متأخّري أصحابنا ممّا يخالف ذلك، فلم يثبت؛ اذ لادليل عليه يعتد به. كيف وأنّى للعقول العامية والآراء الضعيفة النظر والاستدلال في المعارف؟ نعم، النظر الواجب على العامي أن ينظر فيمن يقلّده و يعتمد عليه في دينه، هل له أهليّة ذلك باتصافه بالعلم والورع أم لا؟ و يستدل على ذلك بقرائن الأحوال وشواهد الآثار الدالة على علمه وتديّنه. وان اختلف العلماء أخذ بقول الأعلم والأورع، وان اشتبه الأمر عليه فهو بالخيار، ويحتاط بها العلماء أخذ بقول الحديث الوارد في اختلاف الروايتين: «بأيّها أخذت من باب التسلم وسعك.» " والله الموفّق.

### هداية في التوبة :

التوبه: هي تبرئة القلب عن الذنوب، وقد حدّها بعضم: بأنّها ترك اختيار ذنب سبق مثله عنه منزلة لاصورة، تعظيماً لله وحذراً من سخطه. فلها

١ ــ البقره / ٢٨٦.

٢ \_ المحادلة / ١١.

٣ ـ الكافي، ج ١، باب اختلاف الحديث، ص ٦٦، ح ٧.

اذن أربع شرائط:

أحدها: ترك اختيار الذنب، وهو أن يوطن قلبه و يجرّد عزمه على أنّه لا يعود الى الذنب أبيعود الى الذنب أبيعود الى الذنب أبيعود الى الذنب أبيعود الله الديم على ذلك بل يتردّد فانّه ربما يقع له العود، فانّه تمتّع عن الذنب غير تائب عنه.

والثانية: أن يتوب عن ذنب قد سبق منه مثله؛ اذ لو لم يسبق منه مثله، لكان متقياً غير تائب.

والثالثة: أنّ الذي سبق يكون مثل مايترك اختياره في المنزلة والدرجة لا في الصورة. ألا ترى أنّ الشيخ الفاني الهرم، الذي سبق منه الزنا وقطع الطريق، اذا أراد أن يتوب عن ذلك يمكنه التوبة لا مالة؛ اذ لم يغلق عنه بابها، ولا يمكنه ترك اختيار الزنا وقطع الطريق؛ اذ هو لايقدر الساعة على فعل ذلك، فلا يقدر على تركه، فلايصح وصفه بأنّه تارك له ممتنع عنه، وهو عاجز عنه غير متمكن لكنّه يقدر على ماهو مثل الزنا وقطع الطريق في المنزلة والدرجة، كالقذف والغيبة والنيمة؛ اذ جميع ذلك معاصي، وان كان الاثم يتفاوت في كلّ واحدة بقدرها؛ ولكن جميع هذه المعاصي الفرعية كلّها بمنزلة واحدة، وهي دون منزلة البدعة، ومنزلة البدعة دون منزلة الكفر، فلذلك صح منه التوبة عن الزنا وقطع الطريق وسائر مامضى من الذنوب التي هو عاجز عن أمثالها اليوم في الصورة.

والرابعة: أن يكون اختياره ذلك تعظيماً لله سبحانه وتعالى، وحذراً من سخطه وأليم عقابه مجرّداً، لالرغبة دنيويّة، أو لرهبة من الناس، أو طلب الثناء، أو ضعف في النفس، أو فقر، أو غير ذلك.

فهذه شرائط التوبة وأركانها، فاذا حصلت واستكملت، فهي توبة حقيقية صادقة. وأما مقدماتها فثلاث:

أحدها: ذكر غاية قبح الذنوب.

والثانية: ذكر شدّة عقوبة الله وأليم سخطه وغضبه، الذي لاطاقة لك

والثالثة: ذكر ضعفك وقلة حيلتك في ذلك. فان من لم يحتمل حرّ شمس ولطمة شرطي وقرض نملة، كيف يحتمل حرّ نار جهتم، وضرب مقامع الزبانية، ولسع حيّات كأعناق البخت، وعقارب كالبغال خلقت من النار في دار الغضب والبوار؟ نعوذ بالله منها، ثمّ نعوذ بالله من سخطه وعذابه. فاذا واظبت على هذه الأذكار، وعاودتها آناء الليل والنهار، فانها ستحملك على التوبة النصوح من الذنوب، والله الموقق من فضله.

# هداية في الخروج من الذنوب:

وأمّا الخروج من الذنوب والتخلّص منها، فاعلم أنّ الذنوب في الجملة ثلاثة أقسام:

أحدها: ترك واجبات لله عزّوجل عليك من صلاة أوصوم أوزكاة أو كفّارة أوغيرها، فتقضى ما أمكنك منها.

والثاني: ذنوب بينك وبين الله سبحانه؛ كشرب الخمر وضرب المزامير، وأكل الربا ونحو ذلك، فتندم على ذلك، وتوظن قلبك الى ترك العود الى مثلها أبداً.

والثالث: ذنوب بينك وبين العباد، وهذا أشكل وأصعب، وهي أقسام: قد تكون في المال، وفي النفس، وفي العرض، وفي الحرمة، وفي الدين.

فى كان في المال، فيجب عليك أن تردة عليه ان أمكنك، فان عجزت عن ذلك لغيبة الرجل أو موته عن ذلك لغيبة الرجل أو موته وأمكن التصدق عنه فافعل، فان لم يمكن فعليك بتكثير حسناتك والرجوع الى الله بالتضرّع والابتهال أن يرضيه عنك يوم القيامة.

وأمّا ماكان في النفس، فتمكّنه من القصاص أو أولياءه، حتّى يقتصّ منك، أو يجعلك في حلّ، فان عجزت فبالرجوع الى الله سبحانه والابتهال اليه أن يرضيه عنك يوم القيامة.

وأمّا العرض، فبأن اغتبته أو بهته أو شتمته، فحقّك أن تكذّب نفسك بين يدي من قلت ذلك عنده، وأن تستحلّ من صاحبه ان أمكنك. هذا اذا لم

تخش زيادة غيظ وتهيّج فتنة في اظهار ذلك أو تجديده، فان خشيت ذلك فالرجوع الى الله ليرضيه عنك، والاستغفار الكثير لصاحبه.

وأمّا الحرمة، فبأن خنته في أهله و ولده أو نحوه، فلا وجه للاستحلال والاظهار له؛ لأنّه يولد فتنة وغيظاً، بل تتضرّع الى الله سبحانه ليرضيه عنك، ويجعل له خيراً كثيراً في مقابلته. فإن أمنت الفتنة والتهيّج وهونادر، فتستحلّ منه.

وأمّا في الدين، فبأن كفّرته أو بدّعته أو أضللته، فهو أصعب الأمور، فتحتاج الى تكذيب نفسك بين يدي من قلت ذلك له، وأن تستحلّ من صاحبك ان أمكنك، و إلاّ فالابتهال الى الله سبنحانه وتعالى جدّاً، والتندّم على ذلك ليرضيه عنك.

وجملة الأمر: فما أمكنك من ارضاء الخصوم عملت، وما لم يمكنك رجعت الى الله سبحانه بالتضرّع والصدق ليرضيه عنك، فيكون ذلك في مشيّة الله سبحانه يوم القيامة، والرجاء منه بفضله العميم، انّه اذا علم الصدق من قلب العبد، فانّه يرضى خصاءه من خزانة فضله.

## هدايه في الشكر:

الشكر: صرف نعم الله سبحانه فيا خلقت لأجله، وتعظيم المنعم بمنع جفائه و تذاكر احسانه. وأقل مايستوجبه المنعم بنعمته أن لايتوصل بها الى معصيته. فما أقبح حال من جعل نعمة المنعم سلاحاً على عصيانه. فعليك اذن من فرض الشكر في الحقيقة أن يكون لك من تعظيم الله مايحول بينك و بين معاصيه على حسب تذكر نعمه. فاذا أتيت بذلك فقد أتيت بما هو الأصل فيه، ثمّ تقابل ذلك بجد في الطاعة وجهد في القيام بالخدمة؛ اذ هو من حقوق النعمة، فلابد فيه من الاحتراس عن المعصية. والشكر يلزمك لدوام النعمة وزيادتها.

وأ مّا الدوام، فلأنّه قيد النعم، به تدوم وتبقى، و بتركه تزول وتحوّل؛ قال الله تعالى: «انّ الله لايغيّر مابقوم حتى يغيّروا مابأنفسهم.» وقال عزَ وجلّ: «فكفرت بأنعم الله، فأذاقها الله لباس الجوع والخوف.»° وقال: «مايفعل الله بعذابكم ان شكرتم وآمنتم.» <sup>7</sup>

وقـال الـنـبــيّ ـــصلى الله عـلـيه وآلهــــ: «انّ للنعم أوابد كأوابد الوحش، فقيّدوها بالشكر.» \

وأمّا حصول الزيادة فلانّـهٔ لما كان الشكر هوقيد النعمة، فهويثمر الزيادة؛ قال الله تعالى: «لئن شكرتم لأزيدنّكم.» ^ «والذين اهتدوا زادهم هدى.» ^ وقال: «الذين جاهدوا فينا لهديهم سبلنا.» ` \

والسيد الحكيم إذا رأى العبد قد قام بحق نعمه، يمن عليه بأخرى، ويريه أهلاً لها، و إلا فيقطع ذلك عنه.

ثُمَّ انَّ النعم قسمان: دنيو يَة ودينيَّة؛

والدنيويّة ضربان: نعمة دفع ونعمة نفع؛ فنعمة النفع انّه أعطاك المصالح والمنافع وهوضربان: الخلقة السوية في سلامتها وعافيتها، والملاذ الشهية من المطعم والمشرب والملبس والمنكح وغيرها من فوائدها.

ونعمة الدفع أن صرف عنك المفاسد والمضار. وهي أيضاً ضربان: أحدهما في النفس، بأن سلمك من زمانها وسائر آفاتها عللها؛ والثاني، دفع مايلحقك به من ضرر من أنواع العوائق، أو يقصدك بسوء من انس أوجن أو سباع أو هوام أو نحوها.

وأمَّا النعم الدينيَّة، فضربان: نعمة التوفيق ونعمة العصمة؛

فنعمة التوفيق، أن وفقك الله أوّلاً للاسلام، ثمّ للايمان ومعرفة أهل بيت نبيّة ــصلوات الله عليهم أجمعين ــ، ثمّ للطاعة.

ونعمة العصمة، أن عصمك أوّلاً عن الشرك والكفر، ثمّ عن البدعة والضلالة، ثمّ عن سائر المعاصي. وتفصيل ذلك لايحصيه إلا السيّد العالم الذي

١١٢/ ١١٢٠. ٦ ــ النساء / ١٤٧.

٧ ـــ لم نجده في كتب المتقدمين من العلماء والمحدثين، ولكن نقله النراقي (رض) في جامع السعادات، ج ٣،
 فصل فضيلة الشكر، ص ٢٣٩.

أنعم عليك؛ كما قال جل جلاله: «وان تعدّوا نعمة الله لا تحصوها.» ١١

وانّ دوام هـذه الـنعم كلّها بعدما منّ عليك بها، والزيادة عليها من كلّ باب منها مالايبلغه وهمك، وكلّها يتعلّق بشيء واحد، وهو الشكر، والحمد لله.

### هداية في الصبر:

الصبر: هو حبس النفس عن الجزع؛

قال الله تعالى: «انَّها يوقَّى الصابرون أجرهم بغير حساب.» ١٢

وهوعلى أربعة أقسام: صبرعلى الطاعة، وصبرعن المعصية، وصبرعن فضول الدنيا، وصبرعلى المحن والمصائب. فاذااحتملت على مرارة الصبر، فصبرت في هذه المواطن الأربعة، يحصل لك الطاعات ومنازلها من الاستقامة، وثوابها الجزيل في العاقبة، ثمّ لا تقع في المعاصي وجلياتها في الدنيا، وتبعاتها في الآخرة، ثمّ لا تبتلى بطلب الدنيا ومالها من الشغل في الحال، والتبعة في المآل، ثمّ لا يحبط أجرك على ما ابتليت به وذهب، فيحصل اذا بسبب الصبر الطاعة ومنازلها الشريفة وثوابها، والتقوى والزهد والعوض والثواب الجزيل من الله، وتفصيل ذلك أمر لا يعلمه إلا الله.

وأمّا دفع المضار، فيخرجك أوّلاً من مذموم الجزع ومقاساته في الدنيا، ثمّ وزره وعقوبته في العقبي.

وأمّا ان ضعفت عن الصبر و سلكت طريق الجزع، فاتك كلّ منفعة، ولحقك كلّ مضرة؛ اذ لا تصبر على مشقّة الطاعة، فلا تفعل الطاعة، أو لا تصبر على حفظها فتحبطها، أو لا تصبر على المواظبة عليها، فلا تصل الى منزلة شريفة فيها من درجات الاستقامة، أو لا تصبر عن معصية فتقع فيها، أو عن فضول فيها من درجات الاستقامة، ولا تصبر عن معصية فتقع فيها، أو عن فضول فتشتغل به، أو لا تصبر على مصيبة فتحرم ثواب الصبر. وربما تكثر الجزء حتى يفوت العوض بسبب ذلك، فيكون لك مصيبتان: فوت الشيء وفوت الآخرة

١١ ــ النحل / ١٨.

۱۲ — الزمر / ۱۰.

والعوض وحلول المكروه وحرمان الصبر.

فاجتهد انّه اذا فاتك أحدهما، فلا يفوتك الآخر.

والكلام الجامع ماقاله مولانا أمير المؤمنين \_عليه السلام \_ حين عزّى رجلاً، فقال: «ان صبرت جرت عليك المقادير وأنت مأزور.» ١٣

فعليك اذا اصابتك مصيبة أو حلّ بك مكروه أن تراعي نفسك عند ذلك، وتضبط قلبك حتى لا يجزع، ولا تظهر منك شكاية أوقلق لاسيّا عند الصدمة الأولى، فانّ الشأن هنالك، والنفس متسارعة جدّاً الى عادة الجزع عند ذلك، وتقول: «يا نفسي! هذه قد وقعت فلا حيلة لدفعها، وقد رفع الله تعالى ماهو أكثر منها، فانّ أنواع البلاء في خزانته لكثيرة، وانّ هذه ستنقضي فلا تبقى، وانّها سحابة ستنقشع، فتجلدي يانفسي قليلاً تجدي لذلك سروراً طويلاً وثواباً جزيلاً.» بعد ان لادفع للنازل، ولافائدة في الجزع، فلا مصيبة في الحقيقة مع العزاء والصبر، فتشتغل لسانك بـ «الاسترجاع» وقلبك بذكر ما يحصل لك عند الله في ذلك من الأجر، وتتذكر صبر أولي العزم على المصائب العظام من الأنبياء والأولياء والأعزة على الله.

واذا حبس عنك الدنيا في وقت، فتقول: يا نفسي! هو أعلم بالحال وأرحم بك وأكرم، انّه الذي يطعم الكلب في خسّته والكافر في عداوته، وأنا عبده العارف الموحد أساوي عنده رغيفاً أيضاً، فاعلمي بالحقيقة انّه لم يحبس ذلك عنك إلا لنفع عظيم، وسيجعل الله بعد عسر يسراً، فاصبري قليلاً ترى العجب من لطيف صنعه، أما تسمع القائل يقول:

توقع صنع ربتك سوف يأتي جما تهواه من فرج قريب ولا تيأس اذا ما ناب خطب فكم في الغيب من عجب عجيب

وقال الآخر:

اذا اشتذت بك العسرى ففكر في ألم نشرح فعسر بين يسرين ن

فاذا أجريت هذه الأفكار ونحوها، وواظبت على ذلك بالتكرير والتمرين، فان ذلك سيهون عليك اذا كان لك همة واجتهاد زماناً غير طويل \_ان شاء الله\_.

### هداية في الزهد:

الزهد في الحرام فرض، وفي الحلال الغير الضروري نفل.

وهو قسمان: مقدور للعبد، وغير مقدور. فالذي هو مقدور ثلاثة أشياء: ترك طلب المفقود من الدنيا، وتفريق المجموع منها، وترك ارادتها واختيارها. والذي هو غير مقدور هو برودة الشيء على قلب الزاهد.

ثم المقدور مقدمة للغير المقدور، فاذا أتى به العبد بأن لايطلب ماليس عنده من الدنيا، ويفرق ماعنده منها، ويترك بالقلب ارادتها واختيارها لآفاتها أورئتها تلك برودة الدنيا على قلبه لأجل الله وعظيم ثوابه، وهذا هو الزهد الحقيق.

ثم أعلم أنَّ أصعب الأمور الثلاثة، أنَّما هو ترك الارادة بالقلب؛ اذ كم من تارك لها بظاهره محبّ مريد لها بباطنه، فهو في مكافحة ومقاساة من نفسه شديدة، والشأن كلّه في هذه.

ألم تسمع قول هسبحانه: «تلك الدار الآخرة نجعلها للذين لايريدون علوًا في الأرض ولافساداً.» <sup>14</sup> علق الحكم بنني الارادة دون الطلب والفعل للمراد.

وقـولـه تعالى: «من كان يريد حرث الآخرة نزد له في حرثة، ومن كان يريد حرث الدنيا نوئه منها.» ° '

وقوله تعالى: «من كان يريد العاجلة عجّلنا له فيها.» ٢٦

١٤ ــ القصص / ٨٣.

۱۵ ـ الشوري / ۲۰.

١٦ - الاسراء / ١٨.

وقوله تعالى: «ومن أراد الآخرة وسعى لها سعيها وهومؤمن.» ١٧

أما ترى أنّ الاشارة في كلّها الى الارادة؟ فأمرها هو المهمّ اذن. لكنّ العبد اذا واظب واستقام على الأولين، أعني: الترك والتفريق، فأمول من فضل الله تعالى أن يوفّقه لدفع هذه الارادة والاختيار عن قلبه، فانّه المفضّل الكريم عزّوجلّ.

ثم الذي يبعث على الترك والتفريق، ويهون عليك ذلك ذكر آفات الدنيا وعيوبها، وقد أكثر الناس من القول في ذلك؛ فمنه قول بعضهم: ترك الدنيا لقلة غنائها، وكثرة عنائها، وسرعة فنائها، وخسة شركائها. قيل: لكن تجيء من هذا رائحة الرغبة؛ لأنّ من شكى فراق أحد أحبّ وصاله، ومن ترك شيئاً لمكان الشركاء فيه، أخذه لو انفرد به.

فالقول البالغ فيه ماقاله الآخر: انّ الدنيا عدوة لله عزّوجل، وأنت عبه، فن أحبّ أحداً أبغض عدوه. قال: ولأنّها في أصلها وسخة جيفة.

ألا ترى أنّ آخرها الى القذر والفساد والتلاشي والاضمحلال؟ لكتها جيفة ضمخت بطيب، وطلبت بزينة، فاغترّ بظاهرها الغافلون، وزهد فيها العاقلون.

## هداية في التوكّل:

التوكّل يطلق في ثلاثة مواضع:

أحدها: في موضع القسمة، وهو الثقة بالله، فانّه لايفوتك ماقسم لك، فانّ حكمه لايتبدّل، وهذا واجب بالسمع.

والثاني: في موضع النصرة، وهو الاعتماد والوثاقة بنصر الله عزّوجل لك اذا نصرته وجاهدت؛ قال الله تعالى: «والذين جاهدوافينا لنهديتهم سبلنا.» ١٨ وقال عزّوجل: «فاذا عزمت فتوكّل على الله.» ١٩

١٧ \_ الاسراء / ١٩.

١٨ ــ العنكبوت / ٦٩.

١٩ \_ آل عمران / ١٥٩.

وقال: «ان تنصروا الله ينصركم.» <sup>۲۰</sup> وقال: «وكان حقًاً علينا نصر المؤمنين.» <sup>۲۱</sup>

وهذا واجب بالوعد.

والثالث: في موضع الرزق والحاجة، فانّ الله تعالى متكفّل بما تقيم [به] بنيتك لخدمته، وتتمكّن به من عبادته؛ قال الله تعالى: «ومن يتوكّل على الله فهو حسبه.» ٢٢ أي كافيه.

وقـال الـصـادق الأمين نبيّنا ــصلى الله عليه وآله ــ: «لوتوكلتم على الله حق توكّله، لرزقكم كما يرزق الطيور، وتغدو خاصاً وتروح بطاناً.» ٢٣

وهذا فرض لازم للعبد بدليل العقل والسمع جميعاً، وهذا هو الأشهر الأغلب من التوكّل، وهو معين جداً للتفرّغ للعبادة وتمشية الخيرات كلّها، فانّ من لايتوكّل فلابد من اشتغاله عن عبادة الله تعالى بطلب الحاجة والرزق والمصلحة، امّا ظاهراً وامّا باطناً؛ امّا بطلب وكسب بالبدن، كعامّة الراغبين، وامّا بذكر وارادة ووسوسة بالقلب، كالمجمّدين المتعلّقين.

والعبادة تحتاج الى فراغ القلب والبدن لتحصيل حقها، والفراغة لا تكون إلا للمتوكلين؛ وقد قال الله عزّوجل: «خلقكم ثمّ رزقكم» ٢٠ تنبيهاً على أنّ الرزق من الله لامن غيره كالخلق، ثمّ لم يكتف بالدلالة حتى وعد، فقال: «وما من دابّة في «انّ الله هو الرزّاق» ٢٠، ثمّ لم يكتف بالوعد حتى ضمن، فقال: «وما من دابّة في الأرض إلا على الله رزقها» ٢٠، ثمّ لم يكتف بالضمان حتى أقسم، فقال: «فورت الساء والأرض انة لحق مثل ما أنكم تنطقون» ٢٠، ثمّ لم يكتف بذلك كلّه حتى أمر

۲۰ ــ محمد / ۷.

۲۱ ــ الروم / ٤٧.

۲۲ ــ الطلاق / ۳.

٢٣ ـــ الـدر المنثور، الجزء السادس، ديل ثالث آية من سورة الطلاق؛ وسنن الترمذي والمستدرك للحاكم كها
 عن الحجة، ج ٧، ص ٣٧٩، و ٤١٧ و البحار، ج ٧١، باب التوكل والتفويض والرضا، ص ١٥١، ح ٥١.

۲٤ — الروم / ۶۰.

۲۰ \_ الذاريات / ۵۸.

۲٦ \_ هود / ٦.

۲۷ ــ الذاريات / ۲۳.

بالتوكّل وأنذر وأبلغ، فقال: «وتوكّل على الحيّ الذي لايموت» ٢٨، وقال عزّوجلّ: «وعلى الله فتوكّلوا ان كنتم مؤمنين» ٢٩.

فمن لم يعتبر قوله، ولم يلتفت بوعده، ولم يطمئن قلبه بضمانه، ولم يقنع بقسمه، ثم لم يبال بأمره ووعده ووعيده، فانظر ماذا يكون حاله وانتبه، وأي عنه تجيء من هذا،وهذه والله مصيبته شديدة، ونحن منها في غفلة عظيمة.

وقد قيل: انّ الملائكة قالت عند نزول هذه الآية: «فورت الساء والأرض»: " «هلكت بنوآدم أغضبوا الربّ حتى أقسم لهم على ارزاقهم.»

وعن أويس القرني رحمه الله (لوعبدت الله عبادة أهل السهاء والأرض لايقبل الله منك حتى تصدّقه. قيل: فيكف نصدّقه؟! قال: تكون آمناً عالم من أمر رزقك، وترى جسدك فارغاً لعبادته.»

وقد قال هرم بن حيان لأويس (ره): «أين تأمرني أن أقيم؟!» فأومىء بيده الى الشام، قال: «كيف المعيشة فيها؟!» قال: «أفّ لهذه القلوب، لقد خالطها الشّك، فما تنفعها الموعظة.»

وسئل بعض الصلحاء: «هل سلّمت بايمانك؟!» فقال: «اتّما يسلّم الامان للمتوكّلن.»

نسأل الله أن يصلحنا بفضله، ولايؤ اخذنا بما نحن أهله، انه جواد كريم. فأنت اذا ذكرت ضمان الله وكماله في علمه وقدرته ونزاهته عن الخلف والسهو والعجز والنقض، وواظبت على هذه الأذكار، بعثك على التوكّل في أمر الرزق لامحالة \_ ان شاء الله تعالى \_ . ومن الله التأييد.

## هداية في التفويض:

التفويض انها يكون في مراد لا تعلم يقيناً أنّ لك فيه صلاحاً وفساداً، فليس لك أن تريده قطعاً، بل بالاستثناء فهو تفويض، وشرط الخير والصلاح.

۲۸ ــ الفرقان / ۵۸.

٢٩ \_ المائدة / ٢٣.

۳۰ ــ الذاريات / ۲۳.

فان قدرت ارادتك بالاستثناء فهو تفويض، وان أردت دون الاستثناء فهو طمع مذموم منهيّ عنه.

فالتفويض هو ارادة أن يحفظ الله عليك مصالحك فيه لا تأمن فيه الخطر. قال الله تعالى حكاية عن العبد الصالح: «وأفوض أمري الى الله، انّ الله بصير بالعباد، فوقاه الله سبّئات مامكروا.» ٣١

فأعقب تفويضه الوقاية من [الأسواء، و] النصر على الأعداء.

وانما يعينك على تحصيل التفويض ذكر خطر الأمور وامكان الهلاك والفساد فيها، فان الأمور بالعواقب مبهمة، فكم من شرقي صورة خير، [وكم من خير في صورة شر،] وكم من ضرقي حلية نفع، وكم من سم في هيئة شهد، وأنت الجاهل بالعواقب والأسرار، فاذا أردت الأمور قطعاً، وأخذت فيها باختيارك عكماً، فما أسرع يوقعك في هلاك وأنت لا تشعر. ويعينك أيضاً على ذلك عجزك عن الاعتصام عن ضروب الخطر، والامتناع فيها بجهلك وغفلتك وضعفك. وأيضاً فانك ان فوضت الأمر كله الى الله تعالى، وسألته أن يختار لك ماهو صلاحك، علمت أنك لا تقع إلا في صلاح وخير، فتكون آمناً من الخطر والخافة، مطمئن القلب في الحال، بخلاف ما اذا كانت مخطرة مبهمة، لا تدري صلاحها من فسادها، فتكون مضطرب القلب. وذلك لأن الله عالم بالأمور عبميع جهاتها، ظاهرها و باطنها، حالها ومآلها، «وربتك يخلق ما يشاء ويختار ماكان لهم الخيرة» ٣٧، فيختار لك بلطيف علمه وحسن تدبيره مالايبلغه علمك، ولايدركه فهمك، وتشتغل أنت بشأنك الذي يعينك.

فالمواظبة على هذه الأذكار تحملك على تفويض الأمور كلّها الى الله، والتحقّظ عن الحكم فيها، والامتناع عن ارادتها، الا بشرط الخيار والصلاح \_ ان شاء الله \_ .

٣١ ــ المؤمن / ٤٤ ــ ٥٥. ٣٢ ــ القصص / ٦٨.

## هداية في الرضا:

الرضا ترك السخط؛ قال الله تعالى: «رضي الله عنهم ورضوا عنه.» ٣٣ والسخط ذكر غير ماقضى الله تعالى بأنّه أولى بـه وأصلح له فيما لايستيقن فساده وصلاحه، وهو حرام منهيّ عنه؛

ففي الحديث: «من لم يرض بقضائي، ولم يصبر على بلائي، ولم يشكر نعمائي، فليخرج من أرضى وسمائي، وليتخذ ربّـاً سوائي.» <sup>٣٤</sup>

وفي الخبر: «أنّ نبيّاً من الأنبياء شكى بعض ما ناله من المكروه الى الله تعالى، فأوحى الله سبحانه اليه: أتشكوني ولست بأهل ذمّ، ولاشكوت أنت أهل الذمّ والشكوى؟ هكذا بدو شأنك في علم الغيب، فلم تسخط قضائي عليك، أتريد أن أغيّر الدنيا لأجلك، وأبدّل اللوح المحفوظ بسببك، فأقضي ماتريد دون ما أريد، ويكون ماتحبّ دون ماأحبّ؟ فبعزّتي حلفت لئن تلجلج هذا في صدرك مرّة أخرى، لأسلبتك ثوب النبوّة، ولأوردنك النار، ولا أبلى.»

قيل: فليستمع العاقل هذه السياسة العظيمة والوعيد الهائل مع أنبيائه وأصفيائه، فكيف مع غيرهم؟!

ثم ليستمع مايقول: «لئن تلجلج هذا في صدرك مرة أخرى»، فهذا في حديث النفس وتردد القلب، فكيف بمن يصرخ و يستغيث و يشكو وينادي بالويل والصراخ من ربه الكريم المحسن على رؤوس الخلائق، ويتخذ له أعواناً وأصحاباً؟ وهذا لمن سخط مرة، فكيف بمن هو في السخط على الله تعالى جميع عمره؟! ولمن شكى اليه؟! فكيف بمن شكى الى غيره؟! نعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا.

و يكني في الرضا بالقضاء تأمّل أصلين مقنعين:

أحدهما، ما في الرضا من الفائدة في الحال والمآل؛ فأمّا فائدة الحال ففراغ القلب وقلّة الهمّ من غير فائدة، فانّك اذا لم ترض بالقضاء تكون مهموماً مشغول

٣٣ \_ المائدة / ١٠١٩.

٣٤ ــ البحار، ج ٥، باب القضاء والقدر، ص ٩٥، ح ١٨.

القلب أبداً، بأنّه لم كان كذا، ولماذا لايكون كذا؟! فأيّ موضع يبتى في قلبك لذكر الله والعبادة وفكر الآخرة؟ ونعم ماقيل: انّ حسرة الأمور الماضية وتدبير الآتية قد ذهبت ببركة ساعتك هذه.

وقال نبيتنا صلى الله عليه وآله لابن مسعود: «لبقل همّك، ماقدر يكن.»

هذا هو الكلام الجامع النبويّ البالغ مع قلّة اللفظ وكثرة المعنى.

وأمّا الفائدة في المآل، فثواب الله تعالى ورضوانه لقوله: «رضي الله عنهم ورضوا عنه» "، وقال: «ورضوان من الله أكبر.» " و ما في السخط من الهم والحزن والمضجر في الحال ومن الوزر والعقوبة في الآخرة بلا فائدة؛ اذ القضاء نافذ، ولا ينصرف بهمك وسخطك؛ كما قيل: شعر:

مالايكون فلايكون بحيلة أبدا وما هـو كـائن سيكون سيكون سيكون سيكون سيكون سيكون في وقته وأخو الجهالة متعب محزون فالعاقل لايختار الهـم بـلا فائدة مع الوزر والعقوبة على راحة القلب

وثواب الجنة.

الاصل الشاني: مافي السخط من الخطر العظيم والضرر والكفر والنفاق، إلا أن يتدارك الله برحمته، فتأمّل قوله تعالى: «فلا وربّك لايؤمنون حتى يحكموك فها شجر بينهم، ثمّ لايجدوا في أنفسهم حرجاً ممّا قضيت، ويسلّموا تسليماً.» ٣٧

نغى الايمان وأقسم عمن سخط قضاء رسول الله \_صلى الله عليه وآله \_ فكيف حال من سخط قضاء الله سبحانه؟ فقل لنفسك: «يانفس! لن يصيبنا إلا ماكتب الله لنا، هو مولانا وهو حسبنا ونعم الوكيل»، ووظن قلبك على أنّ مايقضي الله لك فهو الأوفق لك والأصلح، وان كان ذلك لايبلغ علمنا بكيفيته وسرة، وقل: «يا نفس! المقدر كائن لامحالة، والهم فاضل، فلا فائدة في السخط والخيرة فيا صنع الله، فلا وجه للسخط. ألست تقولين: «رضيت بالله ربّاً

وس \_ المائدة / ١١٩.

٣٦ ــ التوبة / ٧٢.

٣٧ \_ النساء / ٢٥.

و بالاسلام ديناً» فكيف لا ترضين بقضائه، والقضاء من شأن الربوبية وحقها؟»

ولقد سئل بعض السلف : ماالعبوديّة والربوبيّة؟ فقال: «الربّ يقضي والعبد يرضىٰ، فاذا قضى الربّ ولم يرض العبد، فهناك ربوبيّة ولاعبوديّة. » فتأمّل هذا وانظر لنفسك، لعلّك تسلم بعون الله وتوفيقه.

## هداية في الخوف والرجاء:

الخوف رعدة في القلب على ظنّ مكروه يناله. وفائدته أن يزجرك عن المعاصي، ويمنعك عن العجب في الطاعات. والرجاء ابتهاج في القلب بمعرفة فضل الله وسعة رحمته. وفائدته أن يبعثك على الطاعة، ويهوّن عليك احتمال الشدائد والمشقّات فيها. فاذا لم يكن لك سبيل الى الامتناع عن اليأس إلا به، فهو فرض، و إلا فهو نفل، بعد اعتقادك جلة في فضل الله وسعة رحمته.

وطريقها طريق عدل بين طريقين جائرين مهلكين: أحدهما، طريق الأمن، والآخر، طريق اليأس؛ فان غلب عليك الرجاء حتى فقدت الخوف، ألبتة وقعت في طريق الأمن «لابأمن مكرالله إلا القوم الخاسرون.» ٣٨ وان غلب عليك الخوف حتى فقدت الرجاء البتة وقعت في طريق اليأس و «لابيأس من روح الله إلا القوم الكافرون.» ٣٩ فان كنت بين الخوف والرجاء، واعتصمت بها جميعاً، فهو الطريق العدل المستقيم الذي هو شبيل أولياء الله وأصفيائه، الذين وصفهم بقوله عزّوجل: «اتهم كانوا يسارعون في الخيرات، ويدعوننا رغباً ورهباً، وكانوا لنا خاشعين.» ٤٠

وإنَّ ما المقدورمن ما مقدّماتها ، ولكلّ أربع مقدّمات . امّامقدمات الخوف:

فالأولى: ذكر الذنوب الكثيرة التي سبقت، وكثرة الخصوم الذين مضوا، وأنت في المظالم مرتهن، لم يتبيّن لك الحلاص بعد.

والثانية: ذكر شدّة عقوّبة الله التي لاطاقة لك بها.

والثالثة: ذكر ضعف نفسك عن احتمالها.

والرابعة: ذكر قدرة الله عليك متى شاء، وكيف شاء.

وأمّا مقدّمات الرجاء:

فالأولى: ذكر سابق فضل الله عليك من غير قدّام وشفيع.

والثانية: ذكرما و عدمن جزيل ثوابه وعظيم كرامته حسب فضله وكرمه، من دون استحقاقك ايّاه بالفعل؛ اذ لوكان على حسب الفعل، لكان أصغر شيء وأقل أمر.

والثالثة: ذكر كثرة النعم لله تعالى عليك في أمر دينك ودنياك في الحال من أنواع الامداد والألطاف، من غير استحقاق وسؤال.

والرابعة: ذكر سعة رحمة الله وسبقها غضبه، وأنّه الرحن الرحيم الغنيّ الكريم، الرؤوف بعباده المؤمنين.

فاذا واظبت على هذين النوعين من الأذكار، أفضى بك الى استشعار الخوف والرجاء بكلّ حال، والله وليّ التوفيق بفضله.

### هداية في النية:

النية شرط في العبادات كلّها، فلا يصح شيء منها بدونها؛ قال النبيّ \_ صلى الله عليه وآله \_ : «الله الأعمال بالنيّات.» ' وهي فرض في الفرائض، ونفل في النوافل. وأفضلها مايكون خالصة لله تعالى، لايشوبها غرض آخر، و بعدها مايكون لطلب الجنّة أو الخلاص من النار؛

قال الصادق \_عليه السلام \_: «العباد ثلاثة: قوم عبدوا الله خوفاً فتلك عبادة العبيد، وقوم عبدوا الله حباً فتلك عبادة الأجراء، وقوم عبدوا الله حباً فتلك عبادة الأحرار، وهي أفضل العبادة. » ٢٤

أمّا اذا نوى الرياء فقد أحبط عمله، وصارت طاعته معصية.

٤١ \_ حديث مشهور بين الفريقين.

٢٤ \_ الكافي، ج ٢، باب العبادة، ص ٨٤، ح ٥ إلا أنّه فيه: «طلب الثواب» عوض «طمعاً»؛ والبحار، ج ٧٠. باب العبادة والاختفاء فيها، ص ٢٥٥، ح ١٢، نقلاً عنه.

وكماأن الطاعة تصير معصية بالنية فكذلك المباحات تصير طاعات بالنيات، فانه ما من مباح إلا و يحتمل نية أو نيات يصير بها من محاسن القر بات، وينال بها أعظم الدرجات، و يحتمل نية أو نيات يصير بها من أعظم المعاصي؛ كما جاء في الحديث: «من تطيّب لله جاء يوم القيامة وربحه أطيب من المسك، ومن تطيّب لغير الله جاء يوم القيامة وربحه أنن من الجيفة.» "؟

وذلك لأنّ من تطيّب مثلاً يوم الجمعة أو غيره من الأوقات، فيمكن أن يقصد به الظهار التفاخر بكثرة المال ليحسده الأقران، ويقصد به رياء الخلق ليقوم له الجاه في قلوهم، ويذكر بطيب الرائحة،أو يتودد في قلوب النساء الأجنبيّات اذا كان مهيّبًا للنظر اليهنّ، أو لأمور أخرى لاتحصى. وكلّ هذا يجعل التطيب معصية، فبذلك يكون أنتن من الجيفة يوم القيامة.

ويمكن أن يقصد به اتباع سنة النبيّ \_ صلى الله عليه وآله \_ يوم الجمعة، وأن ينوي به تعظيم المسجد واحترام بيت الله، فلايرى أن يدخله زائراً لله تعالى إلا طيب الرائحة، وأن يقصد به ترويج جيرانه، ليستريحوا في المسجد عند مجاورته برواغم، وأن يقصد به دفع الروائح الكريهة عن نفسه التي توذي إلى ايذاء مخالطيه وأن يقصد به حسم باب الغيبة على المغتابين اذا اغتابوه بالروائح الكريهة، فيعصون الله عزوجل بسببه، فن تعرض للغيبة وهو قادر على الاحتراز منها فهو شريك في تلك المعصية، وأن يقصد به معالجة دماغه ليزيد به فطنته وذكاءه، ويسهل عليه درك مهمّات دينه بالفكر. فقد قيل: من طاب ريحه زاد عقله. الى غير ذلك من النيّات الحسنة. وهذا كله طاعة يؤجر عليها، و بذلك يكون أطيب ريحاً من المسك.

ويمكن أن يقصد به التلذذ والتنعم، وهذا مباح ليس بمعصية ولاطاعة، إلا أنّه يسأل عنه ويحاسب عليه. ومن أوتي شيئاً من مباح الدنيا لم يعذّب عليه في الآخرة، ولكن ينقص من نعيم الآخرة له بقدره. وناهيك خسراناً بأن تستعجل مايفني، وتخسر زيادة نعيم يبقى؛ ولهذا قال بعض السلف : «اتّي لأستحبّ أن

٤٣ ــ راجع المحجة، ج ٨، ص ١٠٥، وقد نقله عن أبي الوليد الصفار في كتاب الصلوة.

يكون لي في كلّ شيء نيّة حتّى في أكلي وشربي ونومي ودخولي الخلا.»

وكل ذلك مما يمكن أن يقصد به وجه الله؛ لأن كل ما هوسبب لبقاء البدن وفراغ القلب من مهمّات البدن، فهو معين على الدين. فن كان قصده من الأكل التقوي على العبادة، ومن الوقاع تحصين دينه، وتطييب قلب أهله، والتوصل به الى ولد [صالح] يعبد الله فيكثر به أمّة محمّد صلى الله عليه وآله \_ كان مطيعاً بأكله ونكاحه، وأغلب حظوظ النفس الأكل والوقاع، وقصد الخير بها غير ممتنع لمن غلب على قلبه همّ الآخرة.

والمباحات كثيرة ولايمكن احصاء النيّات فيها، فقس على ماذكر غيره. وهذا معنى قول النبيّ ــ صلى الله عليه وآله ــ : «انّها الأعمال بالنيّات، ولكلّ امرىء مانوى، فمن كانت هجرته الى الله ورسوله فهجرته الى الله ورسوله، ومن كانت هجرته الى دنيا يصيبها، أو امرأة يتزوّجها فهجرته الى ما هاجر اليه.»

وقال صلى الله عليه وآله: «انّ الله لاينظر الى صوركم ولا الى أبدانكم، ولكن ينظر الى قلوبكم ونيّاتكم.» "أ

وقال صلى الله عليه وآله: «انّ العبد ليعمل أعمالاً حسنة فتصعد بها الملائكة في صحف مجتمعة مختتمة، فتلق بين يدي الله عزّوجل فيقول: ألقوا هذه الصحيفة، فانّه لم يرد بما فيها وجهي، ثمّ ينادي الملائكة: اكتبوا له كذا وكذا، فتقولون: ياربّنا! انّه لم يعمل شيئاً من ذلك، فيقول: انّه نواه» <sup>73</sup>

وقال صلّى الله عليه وآله: «الناس أربعة: رجل آناه الله تعالى علماً يعمل بعلمه في ما آنيه، فيقول رجل: لوآتاني الله ماآتاه لعملت كما يعمل، فها في الأجرسواء؛ ورجل آناه الله مالاً ولم يؤته علماً، فهو يتخبّط بجهله في ماله، فيقول رجل: لوآناني الله مثل ماآتاه لعملت كما يعمل، فها في الوزرسواء.» كما يعمل، فها في الوزرسواء.» كما يعمل، فها في الوزرسواء.»

٤٤ \_ صديع البخاري، ج ١، ص ٢١٤ والبحار، ج ٧٠، باب الاخلاص، ص ٢٤٩، ح ٢٤، و باب النية،
 ص ٢١١، ح ٣٥.

<sup>23</sup> نـ جامع الأخبار، باب الاخلاص؛ والبحار، ج ٧٠، باب الاخلاص، ص ٢٤٨، ح ٢١، نقلاً عنه؛ وكنزالعمال، ج ٣، ص ٣٤، وسنن ابن ماجة، ج ٢، كتاب الزهد، باب ٢، ح ١٤١٤.

٤٦ \_ نقله الدارقطني كها عن المحجّة، ج ٨، ص ١٠٣.

٧٤ ـــ سنن ابن ماجة، باب النية، ح ٤٢٢٨.

ألا ترى كيف شركه في النيّة في محاسن عمله ومساويه؟ الى غير ذلك من الأخبار في هذا المعنى، وهي كثيرة.

### حقيقة النية والاستعانة عليها:

وليست النية هي قول الرجل في نفسه عند تدريسه مثلا، أو تجارته أو أكله: نويت أن أدرس لله تعالى أو أتجر أو آكل، ويظن أن ذلك نية. هيهات! فذلك حديث النفس أو حديث لسان أو فكرة وانتقال من خاطر الى خاطر، والنية أنبعاث النفس و توجهها أو ميلها الى ماظهر لها أنّ فيه غرضها، اما عاجلاً أو آجلاً.

والميل اذا لم يكن لا يمكن اختراعه واكتسابه بمجرّد الارادة، بل ذلك كقول الشبعان: «نويت أن أشهي الطعام أو أميل اليه»، أو قول الفارغ: «نويت أن أعشق فلاناً وأحبه وأعظمه بقلبي»، وذلك محال، بل لاطريق الى اكتساب صرف القلب الى الشيء وميله اليه وتوجّهه نحوه، إلا باكتساب أسبابه، وذلك ممّاقد يقدر عليه وقد لا يقدر عليه. وانمّا ينبعث النفس الى الفعل اجابة للغرض الباعث الموافق الملاغم لها، وما لا يعتقده الانسان أنّ غرضه منوط بفعل من الأفعال، فلا يتوجّه نحوه قصده، وذلك ممّا لا يقدر على اعتقاده في كل بفعل من الأفعال، فلا يتوجّه القلب اذا كان فارغاً غير مصروف عنه بغرض مناغل أقوى منه، وذلك لا يمكن في كل وقت.

والدواعي والصوارف لهما أسباب كثيرة، وانّما يعينك على نيّة الخيرات تقوية الايمان بالشرع، وتعظيم الثواب، وتغليب أمر الدين على القلب والاهتمام به، والله الموفق والمعن.

### هداية في الاخلاص:

الاخلاص اخلاصان:

- ١) اخلاص العمل.
- ٢) اخلاص طلب الآخرة.

فأمّا اخلاص العمل، فهو ارادة التقرّب الى الله تعالى، وتعظيم أمره واجابة دعوته، والباعث عليه الاعتقاد الصحيح. وضدّه النفاق، وهو التقرّب الى من دون الله. وهو محبط للعمل، مخرج له من كونه قربة مستحقاً عليه الثواب. وأمّا الاخلاص في طلب الآخرة، فهو ارادة نفع الآخرة بعمل الخير.

### تعريف الاخلاص وحقيقته:

قال الحواريون لعيسى \_على نبيّنا وآله وعليه السلام \_: ماالخالص من الأعمال؟ قال:«الّذي تعمل لله، لاتحبّ أن يمدحك عليه أحد.» ١٩

وهذا تعرض لترك الدنيا، وانّما خصّه بالذكر لأنّه أقوى الأسباب المشوّشة للاخلاص.

وسئل نبيّنا ــ صلى الله عليه وآله ــ عن الاخلاص، فقال: «تقول رتبي الله، ثمّ تستقيم كما أمرت.» <sup>13</sup>

أي: لا تعبد هواك ونفسك، ولا تعبد إلا ربّك، فتستقيم في عبادته كما أمرت، وهذ اشارة الى قطع كلّ ماسوى الله عن مجرى النظر، وهو الاخلاص حقّاً.

وضدة الريا، وهو ارادة نفع الدنيا بعمل الآخرة، وهو يخرج العمل عن القبول والأجر؛ قال أمير المؤمنين \_عليه السّلام \_: «لاتهتموا لقلّة العمل واهتموا للقبول، فانّ النبيّ \_ صلى الله عليه وآله \_ قال لمعاذ بن جبل: أخلص العمل يجزك منه القليل.» "

وقــال صلى الله عــلــيه وآله: «ما من عبد يخلص العمل لله تعالى أربعين يوماً إلا ظهرت ينابيع الحكمة من قلبه على لسانه.» <sup>٥١</sup>

٨٤ و ٩ ٤ - لم نعثر عليه فيما بأيدنيا من المآخذ.

٥٠ \_ أخرجه ابن أبي الدنيا في الاخلاص والحاكم في المستدرك كما عن المحجة، ج ٨، ص ١٣٦.

۱۰ \_ البحار، ج ۷۰، باب الاخلاص، ص ۲٤٢، ح ۱۰ وص ۲٤٩، ح ۲٤٤ و كنزالعمال، ج ۳، ص
 ۲٤، ح ۲۷۷۱.

واعلم أنّ العمل الذي لم ترد به إلا الرياء فهو عليك قطعاً، وهو سبب المقت والعقاب، والذي لم ترد به إلا الله فهو لك قطعاً، وهو سبب رضوان الله والثواب.

وأمّا المشوب بشوب من الرياء أو حظّ من حظوظ النفس فقد اختلف العلماء في كونه لك أو عليك، أو لا لك ولاعليك، وقال بعض محقّقيهم: «(ان كان الباعث الديني مساوياً للباعث النفسي تقاوما وتساقطا، وصار العمل لالك ولاعليك، وان كان الرياء أغلب وأقوى فهو عليك. » نعم، العقاب الذي فيه أخف من عقاب العمل المجرّد من الرياء وان كان قصد التقرّب أغلب، فلك ثواب بقدرها فضل من قوّة الباعث الديني، وهذا لقوله تعالى: «فن يعمل منقال ذرّة ثواب بقدرها ومن يعمل مثقال ذرّة شراً يره.» أو ولقوله: إنّ الله لا يظلم مثقال ذرّة شراً يره.» أو ولقوله : إنّ الله لا يظلم مثقال ذرّة شراً يره. "

ولنقتصر على هذا القدر من بيان الفرائض، وإن شئت زيادة على هذا أو بياناً للنوافل ومحاسن الأخلاق، فارجع الى كتابنا المسمّى بـ «المحجّة البيضاء في تهذيب الاحياء» والله الموفّق.

٥٠ ــ الزلزلة / ٧ ــ ٨.
 ٣٥ ــ النساء / ٤٠.

## [ [ ]

# باب معاصى القلب

#### هدابة:

معاصي القلب؛ هي صفاته المذمومة وأخلاقه الردية، وهي في مقابلة الصفات الحميدة والأخلاق الحسنة التي هي طاعات القلب، وقد علمتها، فقس هذه على تلك، فرضها ونفلها، فانّ الأشياء انّها تعرف بأضدادها:

فضد التوبة الاصرار، وضد الشكر الكفران، وضد الصبرالجزع، وضد الزهد احرص، وضد التوكل حب الدنيا وضد التفويض الطمع، وضد الرضا السخط، وضد التسليم الحسد والاعتراض، وضد النية السهو والغفلة، وضد الاخلاص النفاق والرياء، وتعلم العلوم المحرمة كالكهانة والنجوم، وهو بمنزلة الضد لتعلم العلوم الدينية الواجبة، وكذلك العلوم المستحبة قبل الواجبة، بل الواجبة الكفائية قبل العينية، فانه أيضاً غير جائز، إلا أن تقصد الاستعانة بعض العلوم على بعض، فتنبه لهذا ولا تكن من الغافلين.

وضد الحكمة، التي هي التوسط في القوّة العقليّة طرفاه المذمومان الجربزة والبله، ويندرج تحتها: الدهاء والغمارة والحمق والجنون. وضدّ العقّة الشره والخمود، ويندرج تحتها: الوقاحة والخبث والتبذير والتقتير والريا والهتكة والكزازة والمجانة والعبث والتحاشي والشكاسة والملق والحسد والشماتة.

وضد الشجاعة هو الهور والجبن، ويندرج تحهما: البذخ والبذارة

والجسارة والنكول والتقبّح وصغر النفس والهلع والاستشاطة والتكبّر والتحامس والعجب والمهانة. فما يميل من المذكورات الى جانب الزيادة، فهو تحت الجر بزة أو الشرّه أو التهوّر.

ومايميل الى جانب النقصان، فهو تحت البله أو الخمود أوالجبن، وتفصيل ذلك وبيانها يطلب من كتب الأخلاق.

والفضيلة الحاصلة من التجنّب عن هذه الرذائل والتحلّي بالفضائل الثلاثة تسمى بالعدالة؛ رزقنا الله الاتّصاف بها وسائر المؤمنين.

ولنورد ما أفاده بعض العلماء في مهلكات هذه المعاصي التي هي أمهات بجملة من الخبائث سواها، وهي الحسد والرياء والعجب.

## هداية في الحسد والرياء والعجب:

قــال رحمه الله: لا تظننَ أنّه تسلم لك نيّة صالحة في تعلّم العلم وفي فلبك شــيء مـن الحــسـد والرياء والعجب؛ وقد قال النبيّ ــــصلى الله عليه وآلهــــ: «ثلاث مهلكات: شخ مطاع، وهوى متبع، واعجاب المرء بنفسد.» \

#### الحسد:

أمّا الحسد، فهو منشعب من الشحّ، فانّ البخيل هو الذي يبخل بما في يديه على غيره، فالذي يبخل بنعمة الله تعالى وهي في خزائن قدرة الله لافي خزانته على عباد الله، فشحّه أعظم.

والحسود: هو الذي يشق عليه انعام الله تعالى من خزائن قدرته على عبد من عباده بمال أو علم أو محبة في قلوب الناس أو حظ من الحظوظ، حتى أنه ليحبّ زوالها عنه وان لم تحصل له. وهذا منهى الخبث، ولذلك قال \_صلى الله عليه وآله \_: «الحسد بأكل الحسنات كها تأكل النار الحطب.» ٢

۱ ــــ الحنصال، باب الشلاثة، ص ۸٤، ح ۱۱ و ۱۱؟ والبحار، ج ۷۷، باب استكنار الطاعة والعجب بالأعمال، ص ۳۱۴، ح ۱۳، نقلاً عنه.

٢ - جامع الأخبار، باب الحسد؛ والبحار، ج ٧٧، باب الحسد، ح ٢٦ و ٣٠ و ٣٠.

والحسود: هو المعذّب الذي لايرحم، ولايزال في عذاب دائم، فان الدنيا لا تخلو قط من خلق كثير من أقرانه ومعارفه ممن أنعم الله عليهم بعلم أو مال أو جاه، فلا يزال في عذاب دائم في الدنيا الى موته، ولعذاب الآخرة أشد وأكبر، بل لا يصل العبد الى حقيقة الايمان، مالم يحبّ لسائر المؤمنين ما يحبّ لنفسه. بل ينبغي أن يساهم المسلمين في السرّاء والضرّاء، فالمسلمون كالبنيان الواحد يشد بعضه بعضاً، وكالجسد الواحد اذا اشتكى منه عضو اشتكى سائر البدن. فان كنت لا تصادف هذا من قلبك، فاشتغالك بطلب التخلّص من الهلاك أهم من المتنالك بنوادر الفروع وعلم الخصومات.

### الرياء:

وأمّا الرياء، فهو الشرك الخفيّ، وهو أحد الشركين، وذلك طلبك المنزلة في قلوب الخلق، لتنال بذلك الجاه والحشمة. وحبّ الجاه من الهوى المتبع المهلك، وفيه هلك أكثر الناس، ولو أنصفوا لعلموا أنّ أكثر ماهم فيه من العلوم والعبادات فضلاً عن أعمال العادات، ليس يحملهم عليها إلا مراءات الناس، وهي محبطات للأعمال، حتى ورد في الأخبار «أنّ الشهيد يؤمر به يوم القيامة الى النار، فيقول: يارب! استشهدت في سبيلك، فيقال: أردت أن يسقال شجاع، فقد قيل، وذلك أجرك. » وكذلك يقال للعالم وللحاج وللقارئ.

### العجب:

وأمّا العجب والكبر والفخر، فهو الداء العضال، وهو نظر العبد الى نفسه بعين العزّ والاستعظام، ونظره الى غيره بعين الاحتقار، ونتيجته على اللسان أن يقول: أنا وأنا؛ كما قال ابليس اللعين: «أنا خيرمنه، خلقتني من نار وخلقته من طين.» و شمرته في المجالس الترفّع والتقدّم وطلب التصدّر، وفي المحاورة الاستنكاف من أن يرد كلامه عليه. والمتكبّر هو الذي ان وعظ أنف، وان وعظ

٣\_ البحار، ج ٧٧، باب الرياء، ص ٣٠١، ح ٤٤.

٤ ــ الأعراف / ١٢؛ و ص ٧٦.

عِنف. وكل من رأى نفسه خيراً من أحد من خلق الله، فهومتكبّر، بل ينبغي أن يعلم أنّ الخير من هو خير عند الله في الدار الآخرة. وذلك غيب وهو موقوف على الخاتمة.

فاعتقادك في نفسك لأنّك خير من غيرك جهل محض، بل ينبغي أن لا تنظر الى أحد إلا وترى أنّه خير منك، وأنّ الفضل له على نفسك؛ فان رأيت صغيراً قلت: هذا يعص الله وأنا فلاأشك انّه خير مني، وان رأيت كبيراً قلت: هذا عبدالله تعالى قبلي، وان كان عالماً قلت: هذا أعطى مالم أعط، و بلغ مالم أبلغ، وعلم ماجهلت، فكيف أكون مثله؟ وان كان جاهلاً قلت: هذا عصى الله بجهل وأنا عصيت الله بعلم، فحجّة الله علي أوكد، وما أدري بم يختم لي و بم يختم له، وان رأيت كافراً قلت: لأأدري، عسى أن يسلم و يختم له بخير العمل، وينسل باسلامه من ذنو به، كما ينسل الشعر من العجين، وأمّا أنا فعسى أن يضلني الله فأكفر، و يختم لي بشرّالعمل، فيكون هو غداً من المقرّ بين وأنا من المبعدين.

ولا يخرج الكبرمن قلبك، إلا بأن تعترف بأنّ الكبير من هوكبير عندالله وذلك موقوف على الخاتمة، وهومشكوك فيه، في شغلك خوف الخاتمة عن أن تتكبّر مع الشك فيها على عبادة الله. ويقينك وايمانك في الحال لايناقض تجويزك التغيّر في الاستقبال، فانّ الله مقلّب القلوب، يهدي من يشاء ويضلّ من يشاء.

والأخبار في الحسد والكبر والرياء كثيرة، ويكفيك فيها حديث واحد جامع، فاسمع:

«روى ابن المبارك باسناده عن رجل أنّه قال لمعاذ: يا معاذ! حدّثني حديثاً سمعته عن رسول الله صلى الله عليه وآله \_قال: فبكى معاذ حتى ظننت أنّه لايسكت، ثمّ سكت، ثمّ قال:

سمعت النبيّ ــ صلى الله عليه وآله ــ يقول لي: بامعاذ! الي محدّثك بحديث ان أنت حفظته تنفعك، وان أنت ضيّعته ولم تحفظه انقطعت حجّتك عند الله يوم القيامة.

يا معاذ! انَّ الله تغالى خلق سبعة أملاك قبل أن يخلق السماوات والأرض، فجعل لكلّ

سهاء من السبعة ملكاً بواباً عليها، فتصعد الحفظة بعمل العبد من حين أصبح الى أن أمسى، له نور كنور الشمس حتى اذا طلعت به الى السهاء الدنيا ذكرته فكثرته، فيقول الملك للحفظة: اضربوا بهذا العمل وجه صاحبه؛ أنا صاحب الغيبة، أمرني رتبي أن لاأدع عمل من اغتاب الناس يجاوزني الى غيري.

قال: ثم تأتي الحفظة بعمل صالح من أعمال العبد، وتزكّيه وتكثّره حتى تبلغ به الى السهاء الثانية، ويقول الملك الموكّل بالسهاء الثانية: قفوا واضر بوا بهذا العمل وجه صاحبه، الّم أراد بعمله هذا عرض الدنيا، أمرني رتبي أن لاأدع عمله يجاوزني الى غيري، الله كان يفتخر على الناس في مجالسهم.

قال: وتصعد الحفظة بعمل عبد يبتهج نوراً من صدقة وصيام وصلاة وقد أعجب الحفظة، فيجاوزون له الى الساء الثالثة، فيقول لهم الملك الموكّل بها: قفوا واضربوا بهذا العمل وجه صاحبه، أنا ملك الكبر، أمرني رتبي أن لاأدع عمله يجاوزني الى غيري، انّه كان يتكبّر على الناس في مجالسهم.

قال: وتصعد الحفظة بعمل العبد يزهر كما يزهر الكوكب الدري وله دوي من تسبيح وصلاة وحج وعمرة، حتى تجاوزوا به الى الساء الرابعة، فيقول لهم الملك الموكّل بها: قفوا واضر بوا بهذا العمل وجه صاحبه وظهره و بطنه، أنا صاحب العجب، أمرني رتبي أن لاأدع عمله يجاوزني الى غيري، انّه كان اذا عمل عملاً أدخل العجب فيه.

قال: وتصعد الحفظة بعمل العبد، حتى تجاوزالى الساء الخامسة، كأنّه العروس المزفوف الى أهلها، فيقول لهم الملك الموكّل بها: قفوا واضربوا بهذا العمل وجه صاحبه واحملوه على عاتقه، أنا ملك الحسد، انّه كان يحسد من يتعلّم ويعمل بمثل عمله، وكلّ من كان يأخذ فضلاً من العبادة، كان يحسدهم ويقع منهم، أمرني رتبى أن لاأدع عمله يجاوزني الى غيري.

قال: وتصعد الحفظة بعمل العبد من صلاة وزكاة وحج وعمرة وصيام، فتجاوزوا به الى السهاء السادسة، فيقول لهم الملك الموكّل بها: قفؤا واضر بوا بهذا العمل وجه صاحبه، انّه كان لايرحم انساناً قطّ من عباد الله أصابه بلاء أوضّر، بل كان يشمت به، أنا ملك الرحمة، أمرني رتبى أن لا أدع عمله يجاوزني الى غيري.

قال: وتصعد الحفظة بعمل العبد الى الساء السابعة من صوم وصلاة ونفقة واجتهاد

وورع، له دوي كدوي النحل، وضوء كضوء الشمس، معه ثلاث آلاف ملك، فيجاوزن به الى السهاء السابعة، فيقول الملك الموكّل بها: قفوا واضر بوا بهذا العمل وجه صاحبه، اضر بوا به جوارحه، اقفلوا على قلبه، انّي أحجب عن ربّي كلّ عمل لم يرد به ربّي، انّه انّها أراد بعمله غير الله، انّه أراد به رفعة عند الفقهاء، وذكراً عند العلماء، وصوتاً في المداين؛ أمرني ربّي أن لاأدع عمله يجاوزني الى غيري، وكلّ عمل لم يكن لله خالصاً، فهورياء، ولايقبل الله عمل المرائي.

قال: وتصعد الملائكة بعمل العبد من صلاة وزكاة وحج وعمرة وخلق حسن وصمت وذكر الله، وتشبّعه ملائكة السماوات حتى تقطع الحجب كلّها الى الله عزّوجل، فيقفون بين بديه، و يشهدون له بالعمل الصالح المخلص لله تعالى، فيقول الله تبارك وتعالى لهم: انتم الحفظة على عمل عبدي وأنا الرقيب على قلبه، انّه لم يردني بهذا العمل وأراد به غيري، فعليه لعنق لله ولعنتنا، وتقول السماوات كلّها: عليه لعنة الله ولعنتنا، وتقول السماوات كلّها: عليه لعنة الله ولعنتنا، وتلعنه السماوات السبع ومن فين .

قـال معاذ: قلت: يارسول الله ـــصلى الله عليه وآلهــــ! أنت رسول الله وأنا معاذ!

قال: اقتد بي، وان كان في علمك نقص. يا معاذ! حافظ على لسانك من الوقيعة في اخوانك من حملة القرآن، واحمل ذنوبك عليك، ولاتحملها عليهم، ولا تزك نفسك بذمّهم، ولا ترفع نفسك عليهم، ولا تدخل عمل الدنيا في عمل الآخرة، ولا تتكبّر في مجلسك، لكي يحذر النأس من سوء خلقلك، ولا تناج رجلاً وعندك [رجل] آخر، ولا تتعظّم على الناس فتنقطع عنك خيرات الدنيا، ولا تمزّق للناس، فتمزّقك كلاب الناريوم القيامة في النار؛ قال الله تعالى: «والناشطات نشطاً» °، تدري ماهي يامعاذ؟!

قال: قلت: ماهى بأبي أنت وأمّى يارسول الله؟

قال: كلاب في النارينشط اللحم والعظم.

قلت: بأبي أنت وأُمّي يارسول الله من يطيق هذه الخصال ومن ينجو منها؟! قال: يا معاذ! إنّه لييسر على من بسر الله عليه.

قال: فما رأيت أحداً أكثر تلاوة للقرآن من معاذ لهذا الحديث. ٦

النازعات / ۲.

٦ ــ البحار، ج ٧٠، باب الاخلاص، ص ٢٤٦، ح ٢٠.

واعلم أنّ هذه الخصال الثلاث من أمّهات خبائث القلب، ولها مغرس واحد وهو حبّ الدنيا؛ ولذلك قال صلّى الله عليه وآله : «حبّ الدنيا رأس كلّ خطيئة.» ٧

ومع هذا فالدنيا مزرعة الآخرة، فن أخذ من الدنيا بقدر الضرورة ليستعين به على الآخرة، فالدنيا مزرعتة، ومن أرادالدنيا للتنعم بها، فالدنيا مهلكته.

ولنقتصر على هذا القدر في معاملتك مع الله بأداء أوامره، واجتناب نواهيه، ونشير الآن بجمل من الآداب لتؤاخذ بها نفسك في مخالطتك مع عباد الله، وصحبتك معهم في الدنيا على ما استفدناه من بعض العلماء.

# باب آداب الصحبة والمعاشرة

### هداية:

اعلم أنّ صاحبك الذي لايفارقك في حضرك وسفرك ونومك و يقظتك، بل في حياتك و موتك، هو ربّك ومولاك وسيّدك وخالقك. ومها ذكرته فهو جليسك؛ اذ قال: «أنا جليس من ذكرني.» ومها انكسر قلبك حزناً على تقصيرك في حقّ دينك، فهو ملازمك وصاحبك، اذ قال «أنا عند المنكسرة قلوبهم.» فلو عرفته حقّ المعرفة لا تتخذته صاحباً، وتركت الناس جانباً. فان لم تقدر على ذلك في جميع أوقاتك، فاياك أن تخلي ليلك ونهارك عن وقت تخلوفيه بمولاك، وتتلذذ معه بمناجاته.

وعند ذلك فعليكأن تتعلّم أدب الصحبة مع الله عزّوجل، وأدبها: اطراق الطرف، وجمع الهم، ودوام الصمت، وسكون الجوارح، ومبادرة الامر واجتناب النهي، وقلّة الاعتراض على القدر، ودوام الذكر، و ملازمة الفكر، وايثارك الحق، واليأس من الخلق، والخضوع تحت الهيبة، والانكسار تحت الحياء، والسكون عن حيل الكسب ثقة بالضمان، والتوكّل على فضل الله، ومعرفة بحسن الاختيار.

وهذا كلَّه ينبغي أن يكون شعارك في جميع ليلك ونهارك ، فانَّه أدب

۱ ــ عيون أخبار الرضا، ج ۲، ص ٦٦، ح ١٧٠؛ والبحار، ج ٩٣، باب ذكر الله تعالى، ص ١٥٦، ح ٢٠، نقلاً عنه.

٢ ــ راجع المحجّة. ج ٧. ص ٣٢٥، وقد ذكر فيه أنّ الله تعالى أوحى إلى إسماعيل \_عليه السلام\_: «اطلبنى

الصحبة مع صاحب لايفارقك، والخلق يفارقونك في بعض أوقاتك.

### هداية: آداب الصحبة، اذا كنت عالماً:

فان كنت عالماً، فأدب العالم سبعة: الاحتمال ولزوم الحلم، والجلوس بالهيبة على سمت الوقار مع اطراق الرأس، وترك التكبّر على جميع العباد، إلا على الظلمة زجراً لهم عن الظلم، وايثار التواضع في المحافل والمجالس، وترك الهذل والدعابة، والرفق بالمتعلّم والتأنّي بالمتعجرف، واصلاح البليد بحسن الارشاد، وترك الحرد عليه، وترك الأنفة من قول: لا أدري، وصرف الهمّة الى السائل وتفهّم سؤاله، وقبول الحجّة والانقياد الى الحقّ بالرجوع اليه عند الهفوة ومنع المتعلّم من كلّ علم يضرّه، وزجره عن أن يريد بالعلم النافع غير وجه الله، وصد المتعلم أن يشتغل بفرض الكفاية قبل الفراغ بفرض العين، وفرض عينه اصلاح ظاهره و باطنه بالتقوى، ومؤاخذة نفسه أولاً بالتقوى ليقتدي المتعلّم أولا بأعماله، ويستفيد ثانياً من أقواله.

قال مولانا زين العابدين \_عليه السلام \_: «وأمّا حقّ رعبتك بالعلم، فأن تعلم أنّ الله تعالى انّا جعلك قيماً لهم فيا آتاك من العلم، وفتح لك من خزانة الحكمة، فان أحسنت في تعليم الناس ولم تخرق بهم، ولم تزجر عليهم، زادك الله من فضله، وان أنت منعت الناس علمك، أو خرقت بهم عند طلبهم العلم منك، كان حقّاً على الله أن يسلبك العلم وبهاءه، ويسقط من القلوب محلّك. »

## هداية: آداب الصحبة، اذا كنت متعلماً:

وان كنت متعلّماً، فأدب المتعلم مع العالم أن يبدأه بالتحيّة والسلام، وأن يقلّ بين يديه الكلام، ولايتكلّم مالم يسأله أستاذه، ولايسأل مالم يستأذن أولاً، ولايقول في معارضة قوله: قال فلان خلاف ماقلت، ولايشير عليه بخلاف

عند المنكسرة قلوبهم».

٣ و ٥ \_ الفقيم، ج ٢، باب الحقوق، ص ٣٧٦؛ والمكارم، باب الثاني عشر، ص ٤٨١؛ والبحار، ج ٧٤، باب جوامع الحقوق، ص ٢، ح ١.

رأيه، فبري أنّه أعلم بالصواب من أستاذه، ولايسار عليه في مجلسه، ولا يلتفت الى جوانب بل يجلس متأذباً مطرقاً كأنّه في الصلاة، ولايكثر عليه عند ملاله، واذا قام قام له ولم يتبعه بكلامه وسؤاله، ولايسأله في طريقه الى أن يبلغ الى منزله، ولايسيء الظنّ به في أفعال ظاهرها منكر عنده وهو أعلم بأسراره، وليتذكّر عند ذلك قول موسى للخضر \_ عليها السلام \_ : «أخرقتها لتغرق أهلها؟ لقد جئت شيئاً إمراً.» أو كونه مخطئاً في أفكاره اعتماداً على الظاهر.

### هداية: آداب الصحبة، ان كان لك والدان:

وان كان لك والدان، فأدب الولد مع الوالدين أن يستمع كلامها، ويقوم لقيامها، ويمتثل لأمرهما، ولايمشي أمامها، ولايرفع صوته فوق صوتها، ويلبّي دعوتها، ويحرص على طلب مرضاتها، ويخفض لها الجناح، ولايمتن عليها بالبرّ لها، ولا بالقيام بأمرهما، ولا ينظر اليها شزراً، ولايقطب وجهه في وجهها، ولايسافر إلا باذنها.

قال سيّد العابدين \_عليه السلام \_: «وأمّا حق أمّك، فأن تعلم أنّها حلتك حيث لايحتمل أحد أحداً، ووقتك بجميع حيث لايحتمل أحد أحداً، وأعطتك من ثمرة قلبها مالابعطي أحد أحداً، ووقتك بجميع جوارحها، ولم تبال أن تجوع وتطعمك وتعطش وتسقيك، وتعري وتكسوك، وتضحي وتظلّلك، وتهجر النوم لأجلك، ووقتك الحرّ والبرد لتكون لها، وانّك لا تطيق شكرها إلا بعون الله عزّ وجلّ وتوفيقه.

وأ مّا حقّ أبيك، فأن تعلم أنّه أصلك ولولاه لم تكن، فهما رأيت في نفسك مايعجبك، فاعلم أنّ أباك أصل النعمة عليك فيه، فاحمد الله واشكره على قدر ذلك، ولاقوّة إلا بالله. " فاعلم أنّ أباك أصل النعمة عليك فيه، فاحمد الله واشكره على قدر ذلك، ولاقوّة إلا بالله. "

## هداية: آداب الصحبة مع المجاهيل والأصدقاء والمعارف:

اعـلم أنّ الناس بعد هؤلاء في حقّك ثلاثة: إمّا أصدقاء، وامّا معارف، وامّا مجاهيل.

## القسم الأول: المجاهيل:

فان بليت بالعوام المجهولين، فأدب مجالسة العامة ترك الخوض في حديثهم، وقلة الاصغاء الى أراجيفهم، والتغافل عمّا يجري من سوء ألفاظهم، والاحتراز عن كثرة لقائهم والحاجة اليهم، والتنبيه على منكراتهم باللطف والنصح عند رجاء القبول منهم.

# القسم الثاني: الاخوة والأصدقاء:

وأمَّا الْاخوة والأصدقاء، فعليك في حقَّهم وظيفتان:

احديها: أن تطلب أوّلاً شروط الصحبة والصداقة، فلا تواخ الا من يصلح للأخوة؛ قال رسول الله صحلى الله عليه وآله ... «المرء على دين خليله.» فلينظر أحدكم من يخالل. فاذا طلبت رفيقاً ليكون شريكك في التعلّم، وصاحباً في أمر دينك ودنياك، فراع فيه خس خصال:

الأولى: العقل، فلا خير في صحبة الأحمق، فان صحبته في آخر الأمر ترجع الى الوحشة والقطيعة، فأحسن أحواله أن يضرّك وهو يريد أن ينفعك، والعدق العاقل خير من الصديق الأحمق؛

قال أميرالمؤمنين  $_$  عليه السلام  $_$ ، شعر $^{\vee}$ :

ل و اتساك واتساه حدد واتساه اذا مساهدو مساشاه مسقائیس و أشباه دلیا حن بسلهاه

فلا تنصحب أخما الجهد فيكم من جاهل أردى ينقساس المسرء بسالمسرء وللششيء على النشيء وللقصليب على التقليب

الثانية: حسن الخلق، فلا تصحب من ساء خلقه، وهو الذي لايملك نفسه عند الغضب والشهوة، وقد جمع ذلك «علقمة العطاردي» في وصيّته لابنه^

٦ ــ الكافي، ج ٢، ص ١٥،٥ ح ٣.

٧ ــ ديوان المنسوب إلى أمير المؤمنين \_ عليه السلام \_ قافية الهاء، ص ١٣١.

٨ راجع ديوان المنسوب إلى أميرا لمؤمنين عليه السلام...

حين حضرته الوفاة، فقال: «اذا أردت صحبة انسان، فاصحب من اذا خدمته صانك، وان صحبته زانك، وان قعدت بك مؤتة مانك. اصحب من اذا مددت يدك بخير مدها، [وان رأى منك حسنة عارها،] وان رأى منك سيئة سدها. اصحب من اذا قلت صدق قولك، واذا حاولت أمراً أمرك، وان تتازعها أمراً أثرك. »

وقال أمير المؤمنين \_عليه السلام \_، شعر ٢:

إنّ أخاك الحسق من كان معك ومن ينضر تنفسه لينفعك ومن اذاريب زمان صدّعك شدّت فيه شملة لهجمعك

الثالثة: الصلاح، فلا تصحب فاسقاً مصراً على معصية كبيرة؛ لأنّ من يخاف الله تعالى لايصر على كبيرة، ومن لايخاف الله لايؤمن غاثلته، بل يتغيّر بتغيّر الأغراض؛ قال الله تعالى لنبيّه ـ صلّى الله عليه وآله ـ : «ولا تطع من أغفلنا فله عن ذكرنا واتبع هواه.» ١٠

فاحذر صحبة الفاسق والفسق، فان مشاهدة الفسق أو المعصية على الدوام يزيل عن قلبك وقع المعصية، ويهون عليك أمرها، ولذلك هان على القلوب معصية الغيبة لألفهم لها، ولو رأوا خاتماً من ذهب أو ملبوساً من حرير على فقيه، لاشتد انكارهم لذلك، والغيبة أشد من ذلك.

الرابعة: أن لايكون حريصاً على الدنيا، فصحبة الحريص على الدنيا سم قاتل؛ لأنّ الطباع مجبولة على التشبّة والاقتداء، بل الطبع يسرق من الطبع من حيث لايدري، فجالسة الحريص تزيد في حرصك، ومجالسة الزاهدين تزيد في زهدك.

الخامسة: الصدق، فلا تصحب كذّاباً، فانّك منه على غرور، وهو مثل السراب، يقرّب منك البعيد ويبعّد منك القريب.

٩ ــ ديوان المنسوب إلى أميرالمؤمنين ــ عليه السلام ــ، قافية العين، ص ٧٨.
 ١٠ ــ الكهف / ٢٨.

### هداية: حال فقدان الشروط الخمسة:

ولعلّك تعدم اجتماع هذه الخصال في سكّان المدارس والمساجد، فعليك بأحد أمرين: امّا العزلة والانفراد ففيه سلامتك، وامّا أن يكون مخالطتك مع شركائك بقدر خصالهم بأن تعلم أنّ الاخوة ثلاثة:

أخ لآخرتك، فلا ترع فيه إلا الدين، وأخ لدنياك، فلا ترع فيه إلا المخلق، وأخ تستأنس به، فلا ترع فيه إلا السلامة من شرة وخبثه.

والناس ثلاثة: أحدهم مثله مثل الغذاء لا تستغني عنه، والآخر مثله مثل الدواء تحتاج اليه في وقت دون وقت، والثالث مثله مثل الداء لاتحتاج اليه قط، ولكن العبد قد يبتلي به، وهو الذي لاأنس فيه ولانفع، فيجب مداراته الى الحلاص، وفي مشاهدته فائدة عظيمة ان وققت لها، وذلك أن تشاهد من خباثة أخلاقة ماتستقبحه، فالسعيد من وعظ بغيره، والمؤمن مرآة المؤمن.

وقيل لعيسى \_عليه السلام \_: من أدّبك؟! فقال: «ماأدّبني أحد؛ رأيت جهل الجاهل فجانبته.» ١١ ولقد صدق صلوات الله عليه، فلو اجتنب الناس ما يكرهونه من غيرهم لكملت آدابهم، واستغنوا عن المؤدّب.

## هداية: الوظيفة الثانية: مراعاة حقوق الصحبة:

فها انعقدت الشركة وانتظمت بينك وبين شريكك الصحبة، فعليك حقوق توجبها عند الصحبة وفي القيام بها آداب؛

وقد قال النبي \_صلّى الله عليه وآله \_: «مثل الأخوين مثل البدين، تغسل إحديها الأخرى.» ١٢

ودخل رسول الله صلى الله عليه وآله أجمة واجتنى منها سواكين، أحدهما معوّج والآخر مستقيم، وكان معه بعض أصحابه، فأعطاه المستقيم وأمسك لنفسه المعوّج، فقال: يا رسول الله! انّك أحقّ بالمستقيم منّي، فقال صلّى الله

١١ \_ في الفردوس للديلمي و آداب الصحبة للسلمي كما عن المحجّة، ج ٣، ص ٢٨٥.

١٢ ـــ لم نعشر عليه فيهما بأيد نيا من المأخذ.

عليه وآله ...: «مامن صاحب يصحب صاحباً،ولوساعة من نهار إلا سئل عن صحبتة: هل أقام فيه حقّ الله تعالى أو أضاعه!» ١٣

وقـال ـــصلّـى الله عليه وآله ـــ: «ما اصطحب اثنان فظ إلا وكان أحبّها الى الله تعالى أرفقها بصاحبه.»

### هداية:

فأدب الصحبة: الايثار بالمال، فان لم يمكن فبذل الفضل من المال عند الحاجة، والاعانة بالنفس في الحاجات على سبيل المبادرة من غير احواج الى الالتماس، وكتمان السر، وستر العيوب، والسكوت عن تبليغ مايسوءه من مذمة الناس ايّاه، وابلاغ مايسرة من ثناء الناس عليه، وحسن الاصغاء عند الحديث، وترك الممارات فيه، وأن يدعوه بأحب أسمائه اليه، وأن يثني عليه بما يعرف من عاسنه، وأن يشكره على صنيعه في حقّه، وأن يذب عنه في غيبته إذا تعرض لعرضه كمايذب عن نفسه، وأن ينصحه باللطف والتعريض اذا احتاج الى ذلك، وأن يعفو عن زلّته وهفوته ولا يعتب عليه، وأن يدعو له في صلاته في حياته و بعد مماته، وأن يحسن الوفاء مع أهله وأقار به بعد موته، وأن يؤثر التخفيف عنه، فلا يكلفه شيئاً من حاجاته فيروح سرة عن مهماته، وأن يظهر الفرح بجميع مايتاح له من وقد سراً وعلناً، وأن يبدأه بالسلام عند اقباله، وأن يوسّع له في الجالس ويخرج له وده سراً وعلناً، وأن يشيتعه عند قيامه، وأن يصمت عند كلامه حتى يفرغ من خطابه، و يترك المداخلة في كلامه.

وعلى الجملة: فيعامله بما يحبّ أن يعامل به، فمن لا يحبّ لأخيه مايحبّ لنفسه، فأخوّته نفاق، وهو عليه في الدنيا والآخرة وبال. فهذا أدبك في حقّ العوام المجهولين، وفي حقّ الأصدقاء المؤاخين.

١٣ – الكافي، ج ٢، ص ٦٦٩، ح ٣٠ والبحار، ج ٧٥، باب الرفق راللين، ص ٦٤، ح ٣٤، نقلاً عنه، و
 ص ٤٥، ح ١٩، نقلاً عن نوادر الراوندي.

# هداية: القسم الثالث: المعارف:

أمّا القسم الثالث وهم المعارف، فاحذر منهم، فانك لا ترى الشر آلا ممّن تعرفه، أمّا الصديق فيعينك، وأمّا المجهول فلا يتعرّض لك. وانّما الشركلة من المعارف الذين يظهرون الصداقة بألسنتهم، فاقلل من المعارف ماقدرت. فاذا بليت بهم في مدرسة جامعة أو مسجد أو بلد أو سوق، فيجب أن لا تستصغر منهم أحداً، فانّك لا تدري لعلّه خير منك، ولا تنظر اليهم بعين التعظيم لهم في حال دنياهم فتهلك، لأنّ الدنيا صغيرة عند الله صغير مافيها، ومها عظم أهل الدنيا في قلبك، فقد سقطت عن عين الله. وايّاك أن تبذل لهم دينك لتنال دنياهم! فلم يفعل ذلك أحد إلا صغر في أعينهم. ثمّ حرم ماعندهم، وان عادوك فلا تقابلهم بالعداوة، فلا تطبق الصبر على مكافاتهم، ويذهب دينك فيهم، ويطول عناؤك

ولا تسكن اليهم في اكرامهم اياك، وثنائهم عليك في وجهك، واظهارهم المودة لك، فانك ان طلبت حقيقة ذلك، لم تجد في المائة واحداً، فلا تطمع أن يكونوا لك في العلن والسر واحداً، ولا تتعجّب ان ثلبوك في الغيبة ولا تغضب منه، فانك ان أنصفت وجدت من نفسك مثل ذلك، حتى في أصدقائك وأقاربك، بل في أستاذك و والديك، فانك تذكرهم في الغيبة بما لا تشافههم به. واقطع طمعك عن ما لهم وجاههم ومعونتهم، فان الطامع في الأكثر خائب في المآل، وهو ذليل لا محالة في الحال، فاذا سألت واحداً حاجة فقضاها، فاشكر الله تعالى واشكره، وان قصر فلا تعاتبه، ولا تشكه فتصير عداوة، وكن كالمؤمن يطلب المعاذير، ولا تكن كالمنافق يطلب العيوب، فقل: لعلم قصر لعذر له لم أطلع عليه. ولا تفطن أحداً منهم ما لم تتوسّم أ ولا مخايل القبول فيه، و إلا لم يسمع منك، وصار خصماً عليك.

واذا أخطؤا في مسألة وكانوا يأنفون من التعلّم من كلّ أحد، فلا تعلّم من كلّ أحد، فلا تعلّم من عندة أ، إلا اذا تعلّق ذلك معصية يقارفونها عن جهل، فاذكر الحقّ بلطف من غررعنف.

واذا رأيت منهم كرامة وخيراً فاشكر الله الذي حبّبك اليهم، وان رأيت منهم شرًّا فكلهم الى الله عزّوجل، واستعذ بالله من شرّهم، ولا تعاتبهم، ولا تقل لهـم: لم يعرفوا حقّى وأنا فلان بن فلان، وأنا الفاضل في العلوم، فانّ ذلك كلام الحمقىٰ، وأشدَ الناس حماقة من يزكّي نفسه و يثني عليها.

واعــلــم أنَّ الله لايــسلَّطهم عليك إلا لذنب سبق منك، فاستغفر الله من ذنبك، واعلم أنَّ ذلك عقوبة من الله لك، وكن فيا بينهم سميعاً لحقهم، أصمّ عن باطلهم، نطوقاً بمحاسنهم، صموتاً عن مساويهم.

واحذر مخالطة متفقهة الزمان لاستيما المستعلنين بالخلافوالجدالمنهم، فانَّهم يتر بصون بك لحسدهم ريب المنون، و يقطعون عليك بالظنون، و يتغامزون وراءك بالعيون؛ يحصون عليك عثراتك في عشرتهم، حتى يهجوك بها في غضبهم ومناظرتهم، لايقبلون لكعثرة، ولايغفرون زلة، ولايسترون عورة؛ يحاسبون على النقير والقطمير، ويحسدون على القليل والكثير، ويحرّضون عليك الاخوان بالنميمة والبلاغات والبهتان؛ ان رضوا فظاهرهم الملق، وان سخطوا فباطنهم الخنق؛ ظاهرهم ثياب و باطنهم ذياب.

هذا ماقطعت به المشاهدة في أكثرهم، إلا من عصمه الله، فصحبتهم خسران، ومعاشرتهم خذلان. هذا حكم من يظهر لك الصداقة، فكيف من يظاهرك بالعداوة؟ احذر عدوك مرة واحذر صديقك ألف مرّة. فلربما انقلب الصديق [عدواً]، فكان أبصر بالمضرة، ولذلك قيل، شعر:

عدوك من صديقك مستفاد فلاتستكثرن من الصحاب

فان الداء أكثر ما تراه يكون من الطعام أو الشراب

وكن كما قال هلال بن العلاء الرقي، شعر: لماعفوت ولم أحقد على أحد

انسي أحيي عدوي عندرؤيته وأحسن البشر للانسان أبغضه ولست أسلم ممن لست أعرفه الناس داء، دواء الناس تركهم

أرحت نفسي من هم العداوات لادفع الشرعني بالتحيات كأنَّه قد ملا علي مسرّات فكيف أسلم من أهل المودات وفي الجفاء لهم قطع الأخوات

# وصيّة أحد العلماء في الموضوع:

وكن أيضاً كما قال بعض الحكماء: «ألق صديقك وعدوّك بوجه الرضا من غير ذلة لهم، ولا هيبة منهم، وتوقّر في غير كبر، وتواضع في غير مذلة، وكن في جميع أمورك في أوسطها، وكلا طرفي قصد الأمور ذميم، ولا تنظر في عطفيك. ولا تكثر الالتفات، ولا تقف على الجماعات، واذا جلست فلا تستوفز، وتحفظ من تشبّك أصابعك، والعبث بلحيتك وخاتمك، وتخليل أسنانك، وادخال أصبعك في أنفك، وكثرة بصاقك وتنخّمك، وطرد الذباب عن وحهك، وكثرة التمطي، والتبثأب في وجوه الناس وفي الصلاة وغيرها، وليكن مجلسك هادياً وحديثك منظوماً مرتباً، وأصغ الى الكلام الحسن ممّن حدّثك بغير اظهار تعجّب مفرط، ولا تسأله اعادته، واسكت عن المضاحك والحكايات، ولاتحدث عن اعجابك بولدك وشعرك وكلامك وتصنيفك وسائر ما يخصّك، ولا تصنع كما تصنع المرأة في التزيّن، ولا تبذّل تبذّل العبد، وتوقّ كثرة الكحل والاسراف في الدهن، ولا تلح في الحاجات، ولا تشجّع أحداً على الظلم، ولا تعلم أهلك وولدك فضلاً عن غيرهم مقدار مالك، فانّهم ان رأوه قليلاً هنت عليهم، وان كان كثيراً لم تبلغ قط رضاهم، واجفهم من غير عنف، ولن لهم من غير ضعف، ولاتهازل أمتك ولا عبدك فيسقط وقارك ، واذا خاصمت فتوقر، وتحفظ من جهلك وعجلتك، وتفكّر في حجّتك، ولا تكثر الاشارة بيدك، ولا تكثر الالتفات الى من وراءك ، ولاتحِث على ركبتيك، وإذا هدأ غضبك فتكلّم، وإن قربك سلطان فكن منه على حد السنان، وايّاك وصديق العافية! فانّه أعدى الأعداء، ولاتجعل مالك أكرم من عرضك.

فهذا القدريافتي يكفيك في الابتداء، فجرّب بها نفسك، فانّها ثلا ثة أقسام:

قسم في أداء الطاعات، وقسم في ترك المعاصي، وقسم في مخالطة الناس. وهي جامعة لجمل معاملة العبد مع الخالق والخلق. فان رأيتها مناسبة

لنفسك، ورأيت قلبك مائلاً اليها، راغباً في العمل بها، فاعلم أنك عبد نور الله بالايمان قلبك، وشرح له صدرك، وتحقق أنّ لهذه البداية نهاية، ووراء ها أسرار وأغوار وعلوم ومكاشفات، فاشتغل بتحصيله. وان رأيت نفسك تستثقل العمل بهذه الوظائف، وتسترك هذا الفنّ من العلم، وتقول لك: أنّى ينفعك هذا العلم في محافل العلماء؟ ومتى يقدمك هذا على الأقران والنظراء؟ وكيف يرفع منصبك في محافل العلماء والوزراء ليوصلك الى الصلة والادرار وولاية الأوقاف في مجالس الأمراء والوزراء ليوصلك الى الصلة والادرار وولاية الأوقاف والقضاء؟ فاعلم أنّ الشيطان قد أغواك وأنساك متقلّبك ومثواك، فاطلب شيطاناً مثلك ليعلمك ماتظن أنّه يوصلك الى بغيتك. ثمّ اعلم أنّه قط لايصفوا لك الملك في محلّتك فضلاً عن قريتك و بلدتك، ثمّ يفوتك به الملك القيم والنعيم الدائم في جوار ربّ العالمين.»

هـذا ملخّص ما أفاده بعض العلماء في هذا المقام، والسلام على من اتّبع الهدى.

### خاتمــة

قال بعض العلماء: «اعلم أيها الحريص على اقتناص العلم، المظهر من نفسه صدق الرغبة وفرط التعطّش! انك ان كنت تقصد بطلب العلم المنافسة والمباهات والتقدّم على الأقران، واستمالة وجوه الناس، وجمع حطام الدنيا، فأنت ساع في هدم دينك واهلاك نفسك، وبيع آخرتك بدنياك، فصفقتك خاسرة وتجارتك بائرة، ومعلّمك معين لك على عصيانك، وشريك لك في خسرانك، وهو كبائع سيف من قاطع طريق، ومن أعان على معصية ولو بشطر كلمة كان شريكاً فيها.

وان كان نيّتك وقصدك بينك وبين الله تعالى من تعلّم العلم الهداية به دون مجرّد الرواية فابشر، فانّ الملائكة تبسط لك أجنحتها اذا مشيت، وحيتان البحر استغفر لك اذا سعيت.

واعلم أنَّ الناس في طلب العلم على ثلاثة أحوال:

رجل طلب العلم ليتخذه زاده الى المعاد، ولم يقصد به إلا وجه الله والله والله والله والله والله والله والله والله والله والدار الآخرة، فهذا من الفائزين.

ورجل طلبه ليستعين به على حياته العاجلة، وينال من العزّوالمال، وهو عالم بذلك مستشعر في قلبه ركاكة حاله وخسّة مقصده، فهذا من المخاطرين، ومن الحمقاء المغرورين فان عاجله آجله قبل التوبة، خيف عليه سوء الخاتمة، وبقى أمره في خطر المشيّة، فان وفّق للتوبة قبل حلول الأجل، وأضاف الى العلم العمل، وتدارك مافرّط من الخلل، التحق بالفائزين، فان التائب من الذنب

كمن لاذنب له.

ورجل ثالث، استحوذ عليه الشيطان، فاتخذ علمه ذريعة الى التكاثر بالمال، والتفاخر بالجاه، والتعزّز بكثرة الاتباع، يدخل بعلمه كلّ مدخل رجاء أن يقضي من الدنيا وطره، وهو مع ذلك يضمر في نفسه أنّه عند الله بمكان، لا تسامه بسمة العلماء، وترسّمه برسومهم في الزيّ والمنطق مع تكالبه على الدنيا ظاهراً و باطناً. فهذا من الهالكين، ومن الحمقاء المغرورين؛ اذ الرجاء منقطع به عن توبته لظنّه أنّه من المحسنين. وهو ممّن قال فيهم رسول الله صلى الله عليه وآله ...: «أنا من غير الدتجال أخوف عليكم من الدجال»فقيل: وما هو؟! قال: «العلماء السوء»

وهذا لأنّ الدجال غايته الاضلالومثل هذا العالم ان صرف الناس عن الدنيا بلسانه ومقاله، فهو داع لهم اليها بأعماله وأحواله [وأفعاله]ولسان الحال أنطق من لسان المقال، وطباع الناس الى المساعدة في الأعمال أميل منهاالى المتابعة في الأقوال، فما أفسده هذا المغرور باعماله أكثر ممّا أصلحه بأقواله اذا لايستجرئ الجاهل على الرغبة في الدنيا الاباستجراء العلماء فقد صار علمه سبباً لجرأة عبادالله تعلى على معاصيه؛ ونفسه الجاهلة مع ذلك تمنيه وترجيه وتدعوه الى أن يمن على الله بعلمه، وتخيّل أنّه خير من كثير من عباده.

فكن أيّها الطالب من الفريق الأوّل! واحذر أن تكون من الفريق الثاني، فكم من مستوف عاجله الأجل قبل التوبة فخسر.

وايَّـاك ثـمّ ايّـاك أن تكون من الفريق الثالث! فتهلك هلاكاً لا يرجى فلاحك ولاينتظر صلاحك. انتهى كلامه أعلى الله مقامه.

هذا انتهاءمنهاج النجاة، وهو" تاريخ اتمام تصنيفه.

۱ ــخ . ل: «بعمله». ٣ ــ المراد من الضمير هو جلة «انتهاء منهاج النجاة»، وهي على حساب الاعداد تبلغ ألف وواحد وأر بعين، وهو تاريخ إتمام تطنيف الكتاب.

# الفهرست

|                             | مقدّمة الناشر                                                                                                                                                   |
|-----------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ·                           | ١ ــ ترجمة المؤلّف                                                                                                                                              |
|                             | جمل الثناء عليه                                                                                                                                                 |
|                             | مشائخه والراوون عنه                                                                                                                                             |
|                             | ٢ ــ تصانيفه                                                                                                                                                    |
| ١٣                          | ٣ ــ حول هذا الكتاب                                                                                                                                             |
|                             |                                                                                                                                                                 |
| ١٥                          | مقدّمة المصنّف                                                                                                                                                  |
|                             | الايمان والتقوى                                                                                                                                                 |
| ٠٠                          | الديبات والتقوى                                                                                                                                                 |
|                             | المقصد الاوّل في الاعتقادات (                                                                                                                                   |
| (0£ _ \V)                   |                                                                                                                                                                 |
| (0£ _ 1V)                   | المقصد الاوّل في الاعتقادات (                                                                                                                                   |
| (0£ _ 1V)                   | المقصد الاوّل في الاعتقادات (<br>١ ــ باب التوحيد                                                                                                               |
| (0£ _ 1V)                   | المقصد الاوّل في الاعتقادات (<br>١ ــ باب التوحيد                                                                                                               |
| (0£ — 1Y) 19 19 19 19 19 19 | المقصد الاقل في الاعتقادات (<br>1 ــ باب التوحيد<br>هداية في الدليل على وجود الله<br>هداية في الدليل على وحدانية الله<br>هداية في صفاته تعالى<br>٢ ــ باب العدل |
| (0£ — 1Y) 19 19 19 19 19 19 | المقصد الاقل في الاعتقادات (<br>1 ــ باب التوحيد<br>هداية في الدليل على وجود الله<br>هداية في الدليل على وحدانية الله<br>هداية في صفاته تعالى<br>٢ ــ باب العدل |
| (0£ _ 1V) 19 Y Y£           | المقصد الاوّل في الاعتقادات (<br>١ ــ باب التوحيد<br>هداية في الدليل على وجود الله<br>هداية في الدليل على وحدانية الله<br>هداية في صفاته تعالى                  |

| ۲۷             | مداية: يفعل الله بعباده الأصلح .                       |
|----------------|--------------------------------------------------------|
| ۲۷ 4           | هداية: لايكلّف الله نفساً إلاّ وسعه                    |
| ۲۸             | هداية: كلّ يوم هوفي شأن                                |
|                | ·                                                      |
|                | ٣ ــ باب النبوّة٣                                      |
| ۲۹             | هداية في الدليل على الأنبياء                           |
| عجزة ٢٩        | هداية في الحاجة إلى الأنبياء مع الم                    |
|                | هدايَّة في صفات النبيّ                                 |
|                | العصمةا                                                |
| ٣١             | هداية في منازل الأنبياء                                |
|                | عدد الأنبياء                                           |
|                | اولواالعزم                                             |
|                | يور<br>الأشياء لنبيتنا محمّد وآله عليهم السّ           |
| •              | <br>هداية في أن سيرة النبيّ شاهد نبوّ                  |
|                | ي في القرآن الكريم                                     |
| حة ً           | هداية في أنَّ كلّ ماجاء به النبيّ ÷                    |
| <b>*</b> 0     | ف المعراجفي المعراج                                    |
| ۳۵ مَدَّ شَالَ | ي المعرب<br>هداية في أنّ نبوّة نبيّنا (ص) عامّة        |
| نىبسريد        | معداید ی آن نبوه نبیته (عن) عامد                       |
| ٣٧             | ٤ _ باب الامامة                                        |
|                | هداية في الدليل على الائمّة (ع) .                      |
| ۳۸             | وجود الامام لطف                                        |
|                | و.ر ،<br>هداية في صفات الامام                          |
|                | عصمة الامام                                            |
|                | هداية في معرفة الامام بالنصّ …                         |
|                | هداية في الائمة الاثنا عشر(ع) .                        |
|                |                                                        |
|                | هداية في الصفات العامّة للائمّة (                      |
| <b>31</b>      | في صفات القائم (عج)<br>تنسه: حتّ اولياء الله و بغض أعد |
| -اته           | تنسه حتّ اولياء الله و بغض اعا                         |

| باب المعاد                                    |
|-----------------------------------------------|
| داية في أنَّ الموت حقّ                        |
| لداية: المسائلة في القبر                      |
| ىداية في أنّ البعث بعدالموت حقّ               |
| يداية في أنَّ الصّراط حقّ                     |
| ىداية في الميزان                              |
| هداية في الحساب                               |
| مداية في أنَّ أهوال القيامة حقّ٠٠٠            |
| هداية في الشفاعة والحوض١٥                     |
| هداية في الجنّة والنّار٢٥                     |
| هداية في مستحقّي الجنّة ومستحقي النّار ٥٤     |
| المقصد الثاني في الأعمال (٥٥ ــ ١٤٣)          |
| ١ _ باب طاعات الجوارح١                        |
| هداية: الفرائض والنوافل٧٥                     |
| هداية: تحقّق القيام بالأوامر بمراقبة القلب ٥٩ |
| هداية: آداب الاستيقاظ من النوم ٥٠             |
| آداب التخلّيآداب التخلّي                      |
| هداية: آدابُ الوضوء ٦١                        |
| هداية: آداب غسل الجنابة                       |
| هداية: آداب التيمّم ٦٣                        |
| هداية: آداب السّحر ٦٣                         |
| آداب الدخول إلى المسجد                        |
| آداب الفجر٥٠                                  |
| هداية في التهيُّؤ للصّلاة                     |
| هداية: آداب الصّلاة                           |
| هداية: آداب صلاة الجماعة                      |
| هداية: آداب التعقيب بعد الصلاة                |
|                                               |

| ٧٢                                     | هداية: اداب صدر النّهار .   |
|----------------------------------------|-----------------------------|
| ات من صدرالتهار                        | هداية: آداب مابقي من الاوة  |
| ٧٣                                     | الحالة الاولى               |
| ٧٤                                     |                             |
| ٧٥                                     | الحالة الثالثة              |
| γο                                     |                             |
| ٧٦ ٢٧                                  | هداية: آداب صلاة الظّهر .   |
| ٧٨                                     | هداية في تنظيم الاوقات      |
| ٧٨                                     | هداية: آداب المغرب          |
| v <b>1</b>                             | هداية: آداب النوم           |
| ۸۳                                     | هداية: آداب الجمعة          |
| ۸٤                                     |                             |
| ۸۰                                     |                             |
| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ | هداية: آداب الافطار ٰ       |
| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |                             |
| ۸۷                                     | هداية في حقوق الاخوان …     |
| ۸۹                                     |                             |
| لجوارح                                 |                             |
| سي الجوارح٩٠                           |                             |
| مي الجوارح٩٢                           | هداية: القسم الثاني من معاص |
| صي الجوارح ٩٣                          | هداية: القسم الثالث من معا  |
| ۹٤                                     | هداية في المكروهات          |
| 1 • \$                                 | ٣ _ باب طاعات القلب         |
| لقلب                                   | هداية: تعريف عامّ بطاعات ا  |
| \.0                                    | هداية في العقائد            |
| 1.7                                    | هداية في التوبة             |
| ١٠٨                                    | هداية في الخروج من الذنوب   |
| 1.9                                    | هداية في الشكر              |

| 111   | مداية في الصبر                                    |
|-------|---------------------------------------------------|
| 115   | مداية في الزهد                                    |
| ۱۱٤   | مداية في التوكّل                                  |
| 117   | يداية في التفويض                                  |
| 114   | هداية في الرضا                                    |
| ١٢٠   | هداية في الحنوف والرجاء                           |
| 111   | هداية في النيّة                                   |
| 178   | حقيقة النيّة والاستعانة عليها                     |
| 178   | هداية في الاخلاص                                  |
| 140   | عريف الاخلاص وحقيقته                              |
| 1 4 4 | ٤ ــ باب معاصي القلب                              |
| ۱۲۸   | هداية في الحسد والرياء والعجب                     |
| ۱۲۸   | لحسد                                              |
| 179   | لرياءلرياء                                        |
| 179   | لعجب                                              |
| ١٣٤   | <ul> <li>اب آداب الصحبة والمعاشرة</li> </ul>      |
| 100   | هداية: آداب الصحبة إذا كنت عالماً                 |
| ١٣٥   | هداية: آداب الصحبة إذا كنت متعلّماً               |
| ١٣٦   | هداية: آداب الصحبة إن كان لك والدان               |
| ۱۳۷   | هداية: آداب الصحبة مع المجاهيل والاصدقاء والمعارف |
| ۱۳۷   | القسم الاول: المجاهيل                             |
| ۱۳۷   | القسم الثاني: الاخوة والاصدقاء                    |
|       |                                                   |
| 129   | هداية: حال فقدان الشروط الخمسة                    |
| 149   | هداية:الوظيفة الثانية: مراعاة حقوق الصّحبة        |
|       | هداية:الوظيفة الثانية: مراعاة حقوق الصّحبة        |
| 141   | هداية:الوظيفة الثانية: مراعاة حقوق الصحبة         |
| 149   | هداية:الوظيفة الثانية: مراعاة حقوق الصّحبة        |